
O materialismo é uma ilusão:
reflexões sobre metafísica, ciência e marxismo

Sinésio Ferraz Bueno

O
 m

aterialism
o é um

a ilusão: reflexões sobre m
etafísica, ciência e m

arxism
o

Sinésio Ferraz Bueno



O MATERIALISMO
É UMA ILUSÃO

reflexões sobre metafísica, 
ciência e marxismo





Marília/Oficina Universitária
São Paulo/Cultura Acadêmica

2025

Sinésio Ferraz Bueno

O MATERIALISMO
É UMA ILUSÃO

reflexões sobre metafísica, 
ciência e marxismo



Editora afiliada:

Cultura Acadêmica é selo editorial da Editora UNESP
Oficina Universitária é selo editorial da UNESP - campus de Marília

Copyright © 2025, Faculdade de Filosofia e Ciências

Ficha catalográfica

Bueno, Sinésio Ferraz. 
B928m	      O materialismo é uma ilusão : reflexões sobre metafísica, ciência e marxismo / Sinésio Ferraz 

Bueno. –  Marília : Oficina Universitária ; São Paulo : Cultura Acadêmica, 2025. 
195 p.
Inclui bibliografia 
ISBN 978-65-5954-647-3 (Impresso)
ISBN 978-65-5954-648-0 (Digital)
DOI: https://doi.org/10.36311/2025.978-65-5954-648-0
	
1. Materialismo dialético. 2. Idealismo. 3. Metafísica. 4. Consciência. 5. Ciência - Filosofia. 

6. Filosofia da mente. 7. Imortalidade. I. Título.

CDD 146.32

Telma Jaqueline Dias Silveira –Bibliotecária – CRB 8/7867

Este trabalho está licenciado sob uma licença Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 
4.0 International License.

Diretora
Dra. Ana Clara Bortoleto Nery
Vice-Diretora
Dra. Cristiane Rodrigues Pedroni

Conselho Editorial
Mariângela Spotti Lopes Fujita (Presidente)
Célia Maria Giacheti
Cláudia Regina Mosca Giroto
Edvaldo Soares
Franciele Marques Redigolo
Marcelo Fernandes de Oliveira
Marcos Antonio Alves
Neusa Maria Dal Ri
Renato Geraldi (Assessor Técnico)
Rosane Michelli de Castro

Parecerista
Profa. Dra. Nadja Mara Amilibia Hermann 
Professora Titular aposentada da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS)

Câmpus de Marília

Direitos autorais da imagem de capa:
C. Escher's "Print Gallery" © 2025 The M.C. Escher Company-The Netherlands. All rights reserved. www.mcescher.com



5

Sumário

Introdução............................................................................................ 	 7

1. Existência de Deus .......................................................................... 	 17

Da transcendência à imanência
A prova ontológica de Anselmo
O Deus de Espinosa
A crítica de Kant à prova ontológica
Do idealismo transcendental de Kant ao idealismo absoluto de Hegel
Do Deus de Espinosa ao Deus de Hegel

2. Consciência e espírito ..................................................................... 	 41

A consciência para Hume e Kant
Metafísica e ciência: limites disciplinares
Filosofia da mente e o realismo empírico de Searle
O imaterialismo de Berkeley
A consciência como substância: Fichte
A prioridade ontológica da consciência: do romantismo alemão à física quântica
Da coisa-em-si à consciência de si

3. Razão, teleologia e teoria da evolução das espécies .................... 	 61

A razão como fundamento teleológico
O gênio maligno
A teoria da evolução das espécies
O design inteligente de Michael Behe
Teoria da auto-organização
Hegel e a crítica do realismo empírico
Hegel crítico de Newton
A coisa-em-si é aparência
Do design inteligente à teleologia interna



6

4. Imaterialismo e física quântica ...................................................... 	 91

Os princípios de complementaridade e incerteza
Primazia metafísica da consciência
Física quântica e idealismo hegeliano
Física quântica e metafísica
Física quântica e autoconsciência do espírito

5. Materialismo dialético e metafísica .............................................. 	111

O marxismo como síntese entre dialética e ciência
A circularidade viciosa do materialismo dialético
O pressuposto metafísico do materialismo dialético
A coisificação da consciência: do materialismo ao idealismo
O materialismo dialético como momento histórico da consciência de si
A dialética entre senhor e escravo

6. Fascismo e diferença ........................................................................ 	131

O unheimlich freudiano
Fascismo e narcisismo grupal
Impostura psicológica e autoengano
Fascismo, ressentimento e destrutividade
O fascismo como mal radical
A educação antifascista

7. Imortalidade da alma ...................................................................... 	147

Conceito de alma
Hegel e a imortalidade da alma
Imortalidade da alma como tese racional
Espiritualidade e ciência
O espiritismo de Allan Kardec
Imortalidade da alma e a falseabilidade de Popper

Conclusão .............................................................................................. 	171

Referências bibliográficas ................................................................... 	191



7

Introdução

O problema exposto neste livro é filosoficamente complexo e exige 
elaboração conceitual detalhada, mas pode ser exposto sob termos razoa-
velmente simples. Do ponto de vista da observação cotidiana, não pode 
haver nada mais certo do que conceber o mundo material como uma tota-
lidade sólida e autônoma, cuja existência não depende de nenhuma consci-
ência humana. Por esse motivo, é possível não somente afirmar a existência 
independente dos objetos materiais, como mesas, cadeiras e árvores, mas 
também dar um passo além e postular que a causa de tudo aquilo que 
existe é a matéria. A própria consciência nada mais seria que um produto 
emergente da atividade dos neurônios na estrutura do cérebro, e ao acei-
tarmos essa definição, somos forçados a descartar que a alma ou espírito 
possa ser uma entidade autônoma em relação ao mundo material. Estamos 
diante do materialismo, entendido como doutrina que defende a matéria 
como substância de toda a realidade. Em termos filosóficos, isso implica 
afirmar que a matéria é o elemento fundamental de todas as coisas, signi-
ficando que ela existe necessariamente como condição essencial de todos 
os seres e coisas.

A proposição de uma ontologia material, quer dizer, a afirmação de 
que unicamente a matéria é a origem de toda a realidade, é a sentença mais 
evidente possível do ponto de vista do senso comum, porém é preciso reco-
nhecer que ela é insustentável em termos filosóficos. Para ser validada, essa 
afirmação pode recorrer somente às sensações humanas (visão, tato, audi-



Sinésio Ferraz Bueno

8

ção, olfato e paladar), mas isso teria como resultado um inesperado adia-
mento do problema, pois em termos filosóficos é indispensável demonstrar 
a existência de uma realidade material que seja completamente indepen-
dente das próprias sensações. O argumento mais contundente já formu-
lado contra a ontologia material é extremamente simples, e foi formulado 
pelo filósofo George Berkeley no século XVIII. Ele contesta a distinção, 
proposta anteriormente por John Locke, entre qualidades primárias, que 
seriam objetivas, inerentes aos objetos materiais, e independentes do olhar 
do observador (como forma, extensão, número, movimento e solidez), 
e qualidades secundárias, que seriam propriedades subjetivas e inerentes 
à percepção do observador (como cores, sons e sabores). Para Locke, as 
qualidades secundárias, que originam a certeza da existência de uma rea-
lidade material independente, seriam causadas pelas qualidades primárias, 
entendidas como suporte objetivo do mundo material. Porém, Berkeley 
argumenta que o espírito humano tem acesso somente às qualidades se-
cundárias, e por esse motivo não é possível demonstrar a existência das 
qualidades primárias como propriedades inteiramente independentes da 
percepção humana. Portanto, uma vez que as sensações são o único recurso 
que temos para atestar a existência da matéria, é completamente impossível 
demonstrar a existência de uma realidade material autônoma em relação 
à consciência. Esse argumento filosófico é suficiente para sustentar que 
as proposições metafísicas que neste livro serão mobilizadas contra uma 
ontologia materialista não se prestam a uma apologia ideológica antimate-
rialista, pois se justificam pela inconsistência filosófica do materialismo em 
si mesmo. Conforme se verá, essa inconsistência também se torna evidente 
por meio do próprio progresso da ciência moderna ocidental, sendo ates-
tado pelas descobertas da física quântica, pelos embaraços da neurociência 
para demonstrar o fisicalismo e pelos argumentos do design inteligente no 
campo da microbiologia.

O materialismo pode contar com o assentimento complacente do 
senso comum e da ciência moderna ocidental, cujo método de conheci-
mento é inteiramente fundamentado na possibilidade de verificação empí-
rica dos fenômenos naturais. Mas a tentativa de justificar o mundo mate-
rial em termos substanciais no campo filosófico, e ao mesmo tempo negar 



O materialismo é uma ilusão

9

à alma ou espírito essa mesma condição, se vê envolvida por dificuldades 
logicamente intransponíveis. Essa impossibilidade filosófica é involunta-
riamente evidenciada pelo argumento clássico do filósofo da mente Gilbert 
Ryle, endereçado contra o dualismo cartesiano. Como se sabe, a metafísica 
de René Descartes concebe a existência de duas substâncias fundamentais 
na realidade: o espírito (substância espiritual) e o mundo material (subs-
tância extensa). Para Ryle (2005, p. 9), Descartes seria o representante de 
uma “doutrina oficial”, propagadora de absurdo categorial, que consistiria 
em aplicar à mente o mesmo estatuto substancial atribuído ao mundo ma-
terial dos corpos mecânicos. Segundo o filósofo René Descartes, a subs-
tância do mundo material, isto é, seu princípio essencial e necessário, é a 
extensão, ou seja, a propriedade dos corpos físicos de poderem ser medidos 
em seu comprimento, largura e profundidade. Ryle entende que a mente 
não é alma ou espírito, pois não é uma substância autônoma em relação 
ao corpo físico, mas sim um conjunto de disposições ou comportamentos 
ao qual não pode ser atribuída a mesma existência ontológica suposta nos 
objetos materiais.

Para demonstrar o erro categorial de Descartes, Ryle cita como 
exemplo o equívoco de alguém que, após visitar edifícios como laborató-
rios, bibliotecas e salas de aula de um centro universitário, indagasse onde 
está a universidade, sem se dar conta de que a existência desta consiste 
justamente no conjunto dos prédios físicos empiricamente constatados. 
O visitante imaginário de Ryle teria cometido um erro categorial idêntico 
ao de Descartes, pois da mesma forma que a universidade não possui exis-
tência independente e empírica em relação aos prédios que a constituem, 
também a mente não pode ser tratada como uma substância autônoma em 
relação ao corpo. Um ponto de partida relevante para demonstrar a tese es-
sencial deste livro, de que os diversos tipos de materialismo compartilham 
uma ilusão filosófica sob termos ontológicos, consiste em demonstrar a 
inconsistência da crítica de Ryle a Descartes. Na verdade, quando conside-
ramos os argumentos filosóficos de Berkeley, Leibniz e Hegel contra o du-
alismo cartesiano, podemos verificar que Descartes com certeza cometeu 
um erro categorial, porém por motivo oposto àquele apontado por Ryle. 
O equívoco cometido por Descartes está em considerar o mundo material 



Sinésio Ferraz Bueno

10

como substância, uma vez que somente o espírito é uma entidade concreta 
e passível de justificação ontológica como fundamento de toda a realidade.

O equívoco de Ryle será esclarecido se examinarmos com maior 
atenção seu próprio exemplo sobre a visita à universidade. O curioso visi-
tante assume o pressuposto empirista de que somente laboratórios, biblio-
tecas e salas de aula possuem existência concreta, sendo “universidade” 
apenas uma abstração linguística convencionalmente adotada para desig-
nar o conjunto de edifícios. Para ele, a evidência sensível é o único critério 
capaz de estabelecer o que é a realidade em si mesma. No entanto, desde 
que o visitante se preste a examinar com maior atenção os objetos que lhe 
parecem ser dotados de tão indiscutível concretude, sua certeza sensível 
se verá irremediavelmente abalada. Vamos supor que ele seja convidado a 
examinar um dos prédios universitários cuja existência concreta lhe parece 
pública e indiscutível, digamos, uma das salas de aula. Lá chegando, seu 
olhar empirista irá detectar a presença empírica de outros inúmeros obje-
tos: paredes, teto, piso, cadeiras, mesas, lousa. Diante desses novos objetos, 
sua perplexidade sofrerá um deslocamento inesperado, pois o objeto antes 
dotado de existência indiscutível parece se dissipar como uma entidade 
abstrata: “onde está a sala de aula?”. Se em seguida seu olhar inquiridor 
for lançado a um único dentre os novos objetos concretos que agora tem 
diante de si, digamos, uma cadeira, ele constatará que as diferentes partes 
desse artefato são também novos objetos expostos à sua atenta observação: 
assento, encosto, braços de apoio e pés. E então, permanecendo movido 
por sua convicção empiricista, ele exclamará: “onde está a cadeira?”. Em 
seguida, se lhe fosse proporcionado um olhar microscópico sobre uma 
das peças da cadeira, digamos, seu assento de madeira, o visitante se veria 
diante de componentes quimicamente estruturados de celulose, hemice-
lulose e outros elementos secundários, e sua indagação seria recolocada 
nos seguintes termos: “onde está o assento de madeira?”. Finalmente, se 
o microscópio pudesse ser ajustado para examinar dimensões ainda me-
nores, ao perscrutar um desses componentes químicos, digamos, a celu-
lose, ele se veria diante de longas cadeias moleculares de glicose, formadas 
por átomos de carbono, hidrogênio e oxigênio, sendo forçado a indagar: 
“onde está a celulose?”.



O materialismo é uma ilusão

11

Ao deslocarmos a perplexidade inicial do visitante imaginário de 
Ryle para outros níveis da realidade, constatamos que a única entidade 
que permanece idêntica a si mesma em meio a planos distintos de confi-
guração de objetos é a consciência observadora do próprio visitante. Em 
termos metafísicos, a consciência se revela como espírito, entendido como 
estrutura necessária do ser, dada sua capacidade de estabelecer conexões e 
relações de continuidade entre as impressões sensíveis que denominamos 
objetos. Ao contrário do postulado empirista assumido por Ryle, a concre-
tude dos objetos da experiência cotidiana se revela inteiramente mediada 
pela consciência, que em si mesma, é a única entidade concreta e estável 
em meio à multiplicidade das impressões sensíveis. Para além do dogmatis-
mo empirista assumido pelo filósofo britânico, toda tentativa de demons-
tração de uma possível ontologia materialista se revela envolvida em uma 
circularidade viciosa, pois a concepção do mundo material como substân-
cia autônoma em relação à consciência depende de justificativas empíricas 
que em si mesmas já pressupõem a autossubsistência do mundo material. 
Em outras palavras, nossas impressões sensíveis são a prova empírica de um 
mundo material cuja existência independente já está subentendida na pró-
pria concepção de que a experiência empírica é o critério para estabelecer 
a verdade das coisas.

O artifício empregado por Ryle para sua sustentar sua crítica à qua-
lificação substancialista do espírito acaba conduzindo a conclusão oposta 
àquela inicialmente pretendida. O erro categorial de Descartes não consis-
tiu em atribuir estatuto ontológico à consciência, mas sim aos corpos ma-
teriais. Isso fica claro quando dirigimos a um partidário do materialismo 
um pedido muito simples, para que ele justifique em termos filosóficos a 
proposição cartesiana da extensão como substância das coisas materiais. 
O defensor do materialismo estará em situação embaraçosa, uma vez que 
o argumento de que a extensão é a substância do mundo material será 
refutado desde que seja possível demonstrar que a própria extensão é uma 
propriedade em si mesma dependente de outra entidade, e nesse caso essa 
outra entidade é que passaria a ser a substância das coisas materiais. Assim, 
a extensão não pode ser substância, pois ela mesma tem como fundamento 
as sensações originadas dos órgãos dos sentidos. Para Berkeley, os objetos 



Sinésio Ferraz Bueno

12

materiais nada mais são que coleções ou combinações constantes de sen-
sações, que ao serem consagradas pelo hábito cotidiano, levam à ilusão de 
que a matéria seja independente em relação à consciência que a percebe. 
Dessa maneira, sendo obrigado a contrariar Descartes, nosso materialista 
terá de reconhecer que a extensão é apenas uma ideia abstrata originada das 
sensações, sendo impossível justificar a existência da matéria como subs-
tância, ou como causa de todas as coisas existentes.

Temos, então, que uma simples reflexão filosófica sobre a consis-
tência do mundo material é suficiente para pôr em dúvida a hipótese da 
independência dos objetos empíricos em sua relação com a consciência. O 
conhecimento que temos das coisas materiais é formado pelas sensações 
que se originam dos órgãos dos sentidos, pois a consciência as percebe e as 
combina, e, não existe nada para além dessa atividade mental. Novamente, 
estamos diante de uma constatação surpreendente, que inverte de maneira 
radical a nossa intuição cotidiana, pois o mundo de objetos concretos, 
que em princípio parece ser dotado de existência autônoma, se revela abs-
trato. E a consciência, que em princípio parece ser uma entidade abstrata 
e dependente da matéria cerebral para existir, se revela a única entidade 
dotada de existência contínua e absolutamente certa em meio às sensações 
que povoam a percepção cotidiana, pois somente ela se autossustenta, sem 
necessitar de nada externo a si mesma para existir. Essa inesperada inversão 
do senso comum cotidiano expõe de maneira cristalina o núcleo reflexi-
vo deste livro, que consiste em problematizar sob conceitos filosóficos as 
pretensões ontológicas do materialismo, em especial aquelas originadas da 
ciência moderna ocidental. Em outras palavras, nas páginas que se seguem, 
almejamos realizar uma reflexão sistemática sobre as repercussões do mate-
rialismo em alguns campos muito importantes do conhecimento, a saber, 
na área da evolução das espécies, da física quântica, do marxismo, dos 
preconceitos que alicerçam o fascismo, e da concepção metafísica e espiri-
tualista da imortalidade da alma.

O objetivo central deste livro consiste em problematizar os funda-
mentos do materialismo no campo filosófico. Por esse motivo, os dois pri-
meiros capítulos são dedicados aos dois únicos conceitos filosóficos que 
se justificam em termos substanciais: Deus e consciência. Deus não será 



O materialismo é uma ilusão

13

pensado sob termos personalistas e transcendentes, como fazem as reli-
giões tradicionais, mas como princípio universal, eterno, transcendente e 
imanente a todos os seres e coisas existentes. A consciência será pensada 
metafisicamente como espírito, ou unidade ontológica e substancial que é 
o fundamento de si mesma como interioridade subjetiva, sendo também a 
origem dos próprios objetos materiais. A demonstração do caráter substan-
cialista da consciência será em grande medida pensada em seu antagonis-
mo com as hipóteses fisicalistas atinentes ao campo da neurociência. Uma 
vez demonstrado o caráter absoluto de Deus e o caráter incondicionado 
da consciência como espírito, nossas reflexões se dedicarão à exposição da 
razão não apenas como faculdade intelectual da mente, mas como estru-
tura cósmica teleologicamente orientada, isto é, como potência metafísica 
dirigida para a realização do bem supremo. No terceiro capítulo, essa con-
cepção metafísica de razão será desenvolvida mediante a confrontação do 
conceito de progresso subjacente à fenomenologia do espírito de Hegel 
com a teoria da evolução das espécies de Darwin. No quarto capítulo, 
serão expostas as implicações filosóficas do questionamento da concepção 
mecanicista e determinista da física newtoniana pela ruptura conceitual es-
tabelecida mediante a física quântica, principalmente através de seus prin-
cípios de complementaridade e incerteza. Será privilegiada a interpretação 
idealista dos fenômenos quânticos, problematizadora do estatuto ontoló-
gico da realidade material, e sua conexão com o idealismo de Hegel. No 
quinto capítulo, o materialismo dialético será pensado filosoficamente de 
maneira inversa àquela consagrada pelo marxismo, isto é, será entendido 
como momento histórico do percurso idealista de autocompreensão do 
espírito. O objeto de reflexão do sexto capítulo será uma reflexão sobre o 
irracionalismo subjacente aos processos de coisificação do espírito que são 
subjacentes ao fascismo na sociedade burguesa. Como finalização da obra, 
o sétimo capítulo se dedicará a expor a imortalidade da alma como tema 
nuclear para a desconstrução do materialismo. Esse tema será pensado em 
suas implicações éticas no trajeto da experiência filosófica de autorreflexão 
da consciência.

A desconstrução do argumento de Ryle nesta parte introdutória pre-
tende servir como modelo elucidativo da ilusão que é subjacente aos para-



Sinésio Ferraz Bueno

14

digmas materialistas que serão tratados em seguida. Em termos filosóficos, 
formular a autossubsistência dos objetos materiais reflete o estágio de ima-
turidade da consciência, seu estranhamento perante si mesma diante de 
um mundo cuja existência parece ser inteiramente reduzida à certeza sen-
sível. Mas na medida em que a concretude dos objetos é desvelada como 
produção da própria consciência, a mente observadora adquire consciência 
de si, tornando real e efetiva sua potencialidade intrínseca de ser substân-
cia de toda a realidade. A mente observadora, que em princípio possui 
uma concepção ainda incipiente de si mesma, adquire autoconsciência, 
penetrando em sua própria essência, e tornando plenamente implementa-
da sua efetividade racional. As mais relevantes implicações desse exercício 
reflexivo e conceitual no campo filosófico extravasam o nível meramente 
intelectual, na medida em que repercutem de maneira altamente significa-
tiva no plano ético. Pois um mundo em que a consciência não se reconhece 
como substância mediadora configura uma realidade coisificada, na qual 
os objetos materiais parecem existir por si mesmos, constituindo uma to-
talidade social indevassável que bloqueia a realização do desejo básico de 
reconhecimento mútuo entre os seres humanos como consciências singu-
lares, diferentes e livres.

O argumento central subjacente aos sete capítulos deste livro con-
siste, portanto, em expor a incapacidade do materialismo de justificar no 
campo filosófico a hipótese de que a matéria é a origem de toda a reali-
dade, dada a impossibilidade de demonstrar que objetos materiais sejam 
entidades autônomas e independentes. O realismo empírico, que é a base 
de toda hipótese materialista, padece da circularidade viciosa já apontada, 
que compromete suas pretensões de autossustentação lógica. Conforme 
argumentaremos ao longo dos capítulos, todo argumento materialista é 
logicamente falacioso, pois se sustenta em pressupostos que são materialis-
tas em si mesmos. A única maneira de resolver essa circularidade implica 
recorrer a um fundamento que seja capaz de se autossustentar logicamente, 
e esse elemento de justificação ontológica é a consciência, ou espírito, con-
cebido como unidade incondicionada, que é a substância concreta de toda 
a realidade. Para a demonstração desse argumento, a fenomenologia do 
espírito de Hegel será a referência teórica fundamental que estará presente 



O materialismo é uma ilusão

15

ao longo de toda a obra, dada sua importância como sistema filosófico ca-
paz de sintetizar em termos históricos e conceituais a metafísica ocidental.

O leitor atento às formalidades acadêmicas perceberá que, para a 
exposição do pensamento de Kant, Fichte, e especialmente de Hegel, fre-
quentemente recorri a comentadores consagrados pela tradição filosófica, 
em detrimento da exposição do texto original dos próprios filósofos. Isso 
se deve a notáveis dificuldades de compreensão que são inerentes à escrita 
desses pensadores, mesmo após a tradução de suas obras para o idioma 
português. Por esse motivo, procurei escolher cuidadosamente certas pas-
sagens que me parecem muito elucidativas de conceitos centrais dos três 
filósofos, omitindo sua formulação original. Embora essa opção represente 
certo sacrifício do ponto de vista formal, penso que ela se justifica para que 
a compreensão do livro se torne acessível a um público mais amplo.



16



17

1
Existência de Deus
da transcendência à imanência

A uma reflexão filosófica sobre a existência de Deus se coloca pri-
meiramente a necessidade de desprendimento em relação a concepções 
meramente criacionistas, personalistas e transcendentes do divino. A ideia 
de um Deus criador do mundo, que possa estar personificado em um ser 
dotado de inteligência, vontade e beatitude, passível de estabelecer relações 
com determinados seres humanos, embora seja muito cara ao cristianis-
mo, islamismo e judaísmo, representa um reducionismo filosófico a ser 
compreendido e superado. Na história da filosofia ocidental, a denúncia 
da morte de Deus por Nietzsche expressou de maneira muito apropriada 
o papel pernicioso dos fundamentalismos religiosos que se valem de uma 
concepção criacionista e transcendente de Deus apenas para disseminar 
uma moral de ódio, ressentimento e desprezo pela vida. Para além das 
diversas representações religiosas, cabe compreender em termos filosóficos 
que o conceito metafísico de Deus implica em qualidades de infinitude 
e imanência que extravasam concepções personalistas. O mesmo é possí-
vel afirmar acerca de um entendimento exclusivamente transcendente de 
Deus, ou seja, aquele que atribui ao princípio divino apenas a qualidade 
de se situar acima dos limites da experiência humana. Na medida em que a 
transcendência pressupõe uma relação de superioridade e inacessibilidade 
entre o ser humano e Deus, a presente reflexão filosófica pretende proble-
matizar a distância entre a finitude humana e a infinidade divina.



Sinésio Ferraz Bueno

18

A qualidade da transcendência deve ser complementada pela ima-
nência de Deus em sua relação com o universo, no sentido de concebermos 
que a presença do divino é intrínseca e inseparável do próprio mundo. Em 
outras palavras, Deus não é somente o ser criador que em dado momento 
histórico se manifestou pessoalmente sob a forma humana de Jesus Cristo, 
assim como também não é somente um ser transcendente que governa o 
mundo à distância, de maneira inteligente e justa. Ao criacionismo, perso-
nalismo e transcendência, deve ser adicionada a qualidade da imanência, 
por meio da qual o ser divino possa ser concebido como potência vivifica-
dora que permeia tudo o que existe, sendo um princípio universal, intrín-
seco e indissociável de todos os seres e coisas existentes, em sentido infinito 
e eterno. Quando Deus é pensado em termos transcendentes e também 
imanentes, estamos diante de uma concepção que integra dois domínios 
originalmente excludentes no campo filosófico. Desde Platão, a transcen-
dência foi identificada a uma realidade suprassensível, imaterial, externa 
e superior ao universo criado por Deus. Em consequência, a imanência 
significa um polo antagônico, pois representa em princípio intrínseco e 
indissociável da própria realidade material e sensível. Na medida em que 
Deus é pensado como ser transcendente e ao mesmo tempo imanente, 
estamos diante de uma concepção que integra as tradições judaico-cris-
tã e islâmica, que privilegiam a matriz criacionista e personalista, com as 
tradições panteístas representadas por cosmologias ameríndias, africanas e 
hinduístas, que o concebem como princípio inteligente, justo e bom, que 
é inseparável da própria realidade material. No interior da tradição filosó-
fica ocidental, essa integração da transcendência com a imanência implica 
caracterizar Deus como o Absoluto, vale dizer, como realidade suprema, 
incondicionada, eterna, e que é a causa de si mesma, não dependendo de 
nada externo para existir. A melhor tradução desse significado foi proposta 
pelo filósofo Hegel (2002, p. 35), ao conceber o absoluto como ser ima-
nente, isto é, intrinsecamente presente em toda a realidade finita: “a vida 
de Deus é, em si, tranquila igualdade e unidade consigo mesma”; “esse 
em-si é a universalidade abstrata, que não leva em conta sua natureza de 
ser-para-si e, portanto, o movimento da forma em geral”.



O materialismo é uma ilusão

19

A formulação do divino como princípio absoluto e imanente impli-
ca resolver um problema bastante complexo, originalmente presente no 
dualismo entre mundo inteligível e mundo sensível que opôs os filósofos 
gregos Parmênides e Heráclito. Para o primeiro, o Ser é eterno, imóvel e 
imutável, e isso significa que as qualidades que são próprias à realidade 
sensível, como o movimento, mudança e a multiplicidade são insuficientes 
para expressar a natureza divina. Então, na visão de Parmênides, Deus é 
imanente, pois é substância imutável, indivisível, eterna e imóvel. Por ou-
tro lado, para Heráclito, a imanência do ser se manifesta no fluxo perpétuo 
entre as tendências contrárias na natureza. Sua concepção de imanência 
divina se identifica com uma ordem cósmica racional que é intrínseca aos 
processos de transformação e fusão dos contrários na natureza. A oposi-
ção entre os dois filósofos acerca da natureza do ser expõe o problema, 
aparentemente insolúvel, da integração de duas concepções de imanência 
para caracterizar o ser divino. Se Deus é imóvel e imutável, como seria 
possível conciliar essa visão parmenidiana de imobilidade e imutabilidade 
com o movimento heraclitiano permanente de coisas que se transformam, 
pois nascem, crescem e morrem? Na concepção filosófica de Hegel, esse 
antagonismo aparentemente inconciliável é superado de maneira exemplar 
pela concepção do Absoluto como sujeito, segundo a qual, Deus não é um 
ser enrijecido, pois é automovimento, ou seja, atividade infinita que põe a 
si mesmo, originando tudo aquilo que existe. Para Hegel (2002, p. 36), o 
universo é uma totalidade que corporifica Deus como Sujeito transcenden-
te e imanente, vale dizer, como Espírito Absoluto, em-si e para si (Geist): 

O verdadeiro é o todo. Mas o todo é somente a essência que se 
implementa através de seu desenvolvimento. Sobre o absoluto, 
deve-se dizer que é essencialmente resultado; que só no fim é o que 
é na verdade. Sua natureza consiste justo nisso: em ser algo efetivo, 
em ser sujeito ou vir-a-ser-de-si-mesmo (Hegel, 2002, p. 36).

A concepção hegeliana de Deus como Espírito Absoluto que põe 
a si mesmo pressupõe que, ao por as condições de sua própria existência, 
Deus é inteligência criadora, sendo a causa de tudo aquilo que existe, e ao 
mesmo tempo é também a totalidade material e espiritual que compõe 



Sinésio Ferraz Bueno

20

toda a realidade existente. Deus é o projetista do mundo, mas também é 
o próprio resultado real e concreto do projeto, ou seja, Deus é o próprio 
mundo: “o universo pode ser encarado como se tivesse sido projetado, 
uma vez que cuidamos de nos desfazer da imagem de um projetista que 
pudesse existir separadamente de sua criação” (Taylor, 2014, p. 114). 
No interior da tradição filosófica ocidental, a concepção de Deus como 
Espírito Absoluto que é sujeito e causa sui expõe a superioridade filosófica 
da prova ontológica da existência de Deus em relação às duas outras provas 
mais relevantes no campo da filosofia: a prova cosmológica e a prova físico-
teleológica. Antes de passarmos ao argumento ontológico, é relevante 
uma breve exposição acerca dos dois primeiros. A prova cosmológica da 
existência de Deus, exposta pela primeira vez por Avicena e retomada 
posteriormente por Tomás de Aquino e por Leibniz, parte da existência do 
universo como realidade material governada por causas eficientes (as leis 
físicas), e argumenta que deve existir necessariamente uma causa primordial 
e suprema de todas as coisas existentes. O argumento cosmológico 
expõe a insuficiência da causalidade mecânica para explicar a existência 
do movimento no mundo natural, pois ela conduz a uma progressão 
infinita, sem que se possa chegar a um princípio explicativo substancial. 
Para explicar a existência de coisas contingentes partindo unicamente da 
realidade material, o pensamento pode recorrer apenas a outros fenômenos 
igualmente contingentes, em uma progressão interminável, de modo que 
a totalidade cósmica permanece inexplicada. Por esse motivo, é a própria 
insuficiência da causalidade eficiente que conduz à existência necessária de 
um primeiro motor que seja a causa suficiente e substancial de todas coisas. 
Essa causa substancial e necessária de todas as coisas somente pode ser Deus, 
entendido como causa de si mesmo e de toda a realidade. A prova físico-
teleológica, apresentada originalmente por Platão, e retomada por Tomás 
de Aquino, consiste em argumentar que a ordem e harmonia do universo 
não demonstram apenas que ele somente pode ter sido projetado por uma 
inteligência suprema, como também indica a existência necessária de um 
fim ou propósito para sua existência. Trata-se de um argumento metafísico 
que antecipa uma explicação teleológica para a presença do chamado ajuste 
fino na natureza, denominação empregada já no século XX para designar 
a presença de constantes matemáticas extremamente precisas na natureza, 



O materialismo é uma ilusão

21

para cuja existência é notoriamente insuficiente apelar ao simples acaso 
cego ou à evolução das espécies.

A prova ontológica de Anselmo

O aspecto comum ao argumento cosmológico e ao argumento físi-
co-teleológico consiste em sua insuficiência metafísica para explicar a exis-
tência de Deus. Ambos se fundamentam em uma suposta solidez e subs-
tancialidade do mundo físico e material, sem considerar que tal ontologia 
material é amplamente dependente das sensações humanas (visão, tato, au-
dição, olfato, paladar). Dessa forma, os dois argumentos estão envolvidos 
por uma circularidade viciosa, pois se tentarmos demonstrar a existência 
do mundo material, poderemos recorrer unicamente a tais sensações, que 
são o único critério confiável para certificar a materialidade do mundo. 
Porém, se nos perguntarmos qual é o critério que atesta a confiabilidade das 
sensações, somente poderemos recorrer à presença aparentemente indiscu-
tível de objetos materiais independentes. Dessa forma, para demonstrar 
a legitimidade do mundo material como critério substancial e suficiente 
para questões metafísicas, o pensamento mergulha em uma circularidade 
viciosa, pois as sensações provam a existência do mundo material, mas, ao 
mesmo tempo, a existência de objetos materiais é inteiramente dependen-
te das mesmas sensações. Nesse sentido, argumentos fundamentados na 
experiência sensível são claramente insuficientes para discussões metafísi-
cas, pois partem de postulados filosoficamente inconsistentes. É por esse 
motivo que tanto a prova cosmológica, quanto a prova físico-teleológica, 
são filosoficamente inferiores ao argumento ontológico para demonstrar a 
existência de Deus como causa suprema de todas as coisas existentes. Para 
atestar a existência de Deus, o pensamento deve recorrer unicamente à 
sua própria potência especulativa, pois somente ela apresenta os requisitos 
ontológicos de substancialidade para reflexões metafísicas. A concepção 
hegeliana de Deus como Espírito Absoluto que é causa de si mesmo repro-
põe a prova ontológica, originalmente formulada pelo filósofo Anselmo 
de Aosta, no século XI. O argumento ontológico recorre unicamente ao 



Sinésio Ferraz Bueno

22

funcionamento interno do intelecto humano para explicitar a presença de 
marcas logicamente evidentes da existência absoluta e necessária de Deus, 
facilmente encontráveis no próprio modo de operação da razão. Anselmo 
escreveu sua prova ontológica da existência de Deus recorrendo apenas aos 
meios disponíveis pelo raciocínio especulativo, quer dizer, sem recorrer a 
nenhum argumento empírico ou material:

Certamente, aquilo de que não se pode pensar nada de maior não 
pode estar só no intelecto. Porque, se estivesse só no intelecto, 
poder-se-ia pensar que estivesse também na realidade, ou seja, que 
fosse maior. Se, portanto, aquilo de que não se pode pensar nada 
de maior está só no intelecto, aquilo de que não se pode pensar 
nada de maior é, ao contrário, aquilo de que se pode pensar algo de 
maior. Mas certamente isso é impossível. Portanto, aquilo de que 
não se pode pensar nada de maior existe tanto no intelecto quanto 
na realidade (Abbagnano, 2000, p. 263).

Dessa forma, o Absoluto (aquilo de que não se pode pensar nada de 
maior) é o único conceito cuja simples formulação, mediante uma intuição 
autoevidente, pressupõe sua existência logicamente necessária. Então, se é 
possível chegar à demonstração da existência de Deus recorrendo somente 
às operações lógicas do intelecto, e se ao mesmo tempo Deus é absoluto, 
“aquilo de que não se pode pensar nada de maior”, isso implica que, ao 
proceder dessa maneira, o intelecto encontra dentro de si mesmo o funda-
mento essencial de sua própria existência. Em outras palavras: o intelecto 
é capaz de encontrar a prova da existência de Deus em si mesmo pelo sim-
ples fato de que Deus é o alicerce que sustenta e garante o funcionamento 
e confiabilidade do intelecto. Ao encontrar Deus, o intelecto descobre o 
princípio essencial e constitutivo que sustenta a confiabilidade e veracidade 
de suas próprias operações lógicas. No período moderno, René Descartes 
faria do argumento de Anselmo a pedra angular de suas meditações meta-
físicas, demonstrando que a ideia inata da existência de Deus consiste no 
próprio fundamento da confiabilidade da razão como faculdade intelectual 
que garante a correspondência entre a realidade objetiva e as operações do 
intelecto. Descartes explicita o vínculo necessário entre o conceito de Deus 
e sua existência objetiva realizando a transição entre o idealismo subjacente 



O materialismo é uma ilusão

23

à ideia de um ser dotado de perfeição suprema no interior do cogito e o 
realismo subjacente a uma realidade externa cujo conhecimento verdadeiro 
é garantido pela existência de Deus (Marcondes, 2001, p. 172). Deus é, 
portanto, um princípio metafísico substancial que legitima a razão como 
órgão capaz de conhecer o mundo mediante ideias claras, distintas, e ade-
quadamente correspondentes aos objetos de conhecimento.

O Deus de Espinosa

Embora o conceito de Deus como Absoluto já estivesse implícito na 
prova ontológica de Anselmo, sua plena realização filosófica seria produzida 
por Baruch de Espinosa no século XVII. O filósofo holandês soube extrair 
dos desenvolvimentos metafísicos anteriores uma interpretação imanente de 
Deus que não apenas acarretou implicações metafísicas muito significativas, 
como também bastou para dissolver como ilusórias as projeções antropo-
mórficas presentes nas grandes tradições religiosas do judaísmo, cristianismo 
e islamismo. Para Espinosa, Deus é substância que é causa de si mesma, e de 
todas as coisas singulares que existem. “Há, portanto, uma única e mesma 
substância constituindo o universo inteiro, e essa substância é eterna porque, 
nela, existir, ser e agir são uma só e mesma coisas. Essa substância é Deus” 
(Chauí, 1995, p. 46). Se Deus é causa sui, ou causa de si mesmo, isso implica 
que, sendo a substância imanente à existência de todas as coisas, ele não é 
simplesmente uma causa eficiente transitiva da realidade finita, mas sim a 
própria realidade em si mesma. Sendo Deus a única substância do univer-
so, ele não é um ser supremo separado do mundo, mas o próprio mundo: 
“ideias e corpos, ou almas e corpos, são modos finitos imanentes à substân-
cia infinitamente infinita, exprimindo-a de maneira determinada segundo a 
ordem necessária que rege todos os seres do universo” (Chauí, 1995, p. 48). 
O Deus de Espinosa, um dos conceitos mais importantes da história da filo-
sofia ocidental, expressou potenciais subjacentes à metafísica ocidental que 
representaram uma subversão radical em relação aos fundamentos teológicos 
que serviam como justificação ideológica dos poderes religiosos de sua época, 
subversão esta que se estende ao nosso tempo presente:



Sinésio Ferraz Bueno

24

Despersonalizando Deus, desfinalizando a atividade divina, 
recusando a transcendência divina, demolindo a imagem da 
criação do mundo pela vontade divina, identificando liberdade e 
necessidade da essência-potência de Deus, e demonstrando que 
nosso intelecto é capaz de conhecimento adequado ou verdadeiro 
da natureza divina, Espinosa faz desabar as construções imaginárias, 
nascidas do medo, da ignorância e da superstição, e as tiranias que 
sobre elas repousavam (Chauí, 1995, p. 52).

Espinosa foi, portanto, o filósofo moderno que soube levar a prova 
ontológica de Anselmo às últimas consequências, desenvolvendo um con-
ceito de Deus como causa substancial e absoluta de todas as coisas existen-
tes. Seu racionalismo postula que Deus é plenitude e perfeição infinitas, 
e esse argumento filosófico implica uma versão pioneira do “melhor dos 
mundos possíveis” posteriormente defendida por Leibniz: “as coisas não 
poderiam ter sido produzidas por Deus de nenhuma outra maneira nem 
em qualquer outra ordem que não naquelas em que foram produzidas” 
(Espinosa, 2009, p. 37). O panteísmo espinosista expõe a perfeição intrín-
seca e suprema de tudo o que existe: “segue-se claramente do que precede 
que as coisas foram produzidas por Deus com suma perfeição, pois se se-
guiram necessariamente da natureza mais perfeita que existe” (Espinosa, 
2009, p. 38). Da perfeição originariamente suprema de todas as coisas que 
existem, o que significa o mesmo que dizer que Deus é potência absoluta 
e causa sui imanente, Espinosa extraiu duas consequências altamente pro-
blemáticas para a metafísica ocidental.

A primeira consequência consiste em condenar à obsolescência o 
conceito de causa final, pois se a realidade cósmica se confunde com o 
próprio Deus, isso significa que se torna logicamente impossível a exis-
tência de um telos a ser realizado, uma vez que isso implicaria na ideia 
contraditória da existência de potenciais de perfeição em Deus: “mas se 
as coisas que são produzidas por Deus imediatamente tivessem sido feitas 
para que Deus cumprisse um fim seu, então essas coisas feitas por último e 
em função das quais as primeiras teriam sido feitas, seriam necessariamente 
as melhores de todas” (Espinosa, 2009, p. 44). Nesse sentido, o simples 
conceito de um projeto divino se torna logicamente incompatível com a 
concepção de Deus como causa suprema e perfeita de tudo: “além disso, 



O materialismo é uma ilusão

25

essa doutrina suprime a perfeição de Deus, pois se ele age em função de um 
fim, é porque necessariamente apetece algo que lhe falta” (Espinosa, 2009, 
p. 44). Tudo aquilo que existe não pode carecer de imperfeições, pois tudo 
deriva necessariamente da causalidade absoluta de Deus, sendo, portanto, 
aquilo que deve ser. Para Espinosa, toda ilusão teleológica se origina do 
preconceito antropomórfico em conceber a espécie humana como centro 
da criação divina: “os homens pressupõem, em geral, que todas as coisas 
naturais agem, tal como eles próprios, em função de um fim, chegando até 
mesmo a dar como assentado [...] que Deus fez todas as coisas em função 
do homem, e fez o homem, por sua vez, para que este lhe prestasse cul-
to” (Espinosa, 2009, p. 41). Ao confundirem sua projeção antropomórfica 
com a própria substância do ser divino, os seres humanos desconhecem 
que eles próprios sequer agem de maneira livre em vista de fins, pois sua 
liberdade se restringe a ser manifestação da autodeterminação do ser di-
vino. Da mesma maneira, horizontes teleológicos se originam do pressu-
posto equivocado de que possam existir horizontes externos a Deus, que 
coagiriam sua ação. Filósofos que defendem horizontes finalistas “parecem 
supor a existência, fora de Deus, de alguma coisa que não depende dele, 
uma coisa que, ao operar, ele toma como modelo, ou coisa a que ele visa 
como se fosse um alvo preciso” (Espinosa, 2009, p. 40). Esse pressuposto 
não tem lugar na filosofia de Espinosa: “não se poderia sustentar nada de 
mais absurdo a respeito de Deus, que é, como mostramos, a causa primeira 
e única causa livre, tanto da essência quanto da existência de todas as coi-
sas” (Espinosa, 2009, p. 40).

A segunda consequência é metafisicamente problemática, pois supri-
me da existência humana a capacidade de liberdade ou livre arbítrio, pois 
não pode haver vontade genuinamente livre em seres cujas escolhas são 
determinadas pela necessidade originada de Deus: “os homens se creem 
livres, mas nem em sonho pensam nas causas que os dispõem a ter essas 
vontades e esses apetites, porque as igoram” (Espinosa, 2009, p. 42). A 
mente humana “não pode ser causa livre de suas ações, ou seja, não pode 
ter a faculdade absoluta de querer ou não querer; ela deve ser determinada 
a querer isto ou aquilo por uma causa que é, também ela, determinada por 
outra, e esta última, por sua vez, por outra, etc.” (Espinosa, 2009, p. 86). 



Sinésio Ferraz Bueno

26

Em sentido espinosista, o ser humano é livre apenas na medida em que 
suas escolhas são autodeterminações divinas, e esse é o significado mais 
autêntico da liberdade, que consiste em saber-se livre através do amor in-
telectual por Deus.

A integração desses dois fundamentos do pensamento filosófico de 
Espinosa, vale dizer, a supressão de horizontes teleológicos e da liberdade 
de autodeterminação do ser humano por si mesmo, pressupõe uma ter-
ceira implicação que aponta a radicalidade de suas ideias. Da inexistência 
de graus de perfeição em uma realidade cósmica que somente pode ser 
perfeita em si mesma, e da inexistência da capacidade humana de realizar 
escolhas intrinsecamente voluntárias e livres, segue-se logicamente tam-
bém a supressão da diferença entre “bem” e “mal”, entendida em significa-
do ontológico. A diferença entre bem e mal como qualidades substanciais 
das coisas está relacionada com a avaliação finalística realizada pelo ser 
humano, e se deve a modos de pensar influenciados pelas paixões: “quanto 
à causa que chamam de final, não se trata senão do próprio apetite huma-
no, enquanto considerado como princípio ou causa primeira de alguma 
coisa” (Espinosa, 2009, p. 156). Nesse sentido, uma vez que os homens 
desconhecem as verdadeiras causas que determinam seus julgamentos ava-
liativos, “quanto ao bem e ao mal, também não designam nada de positivo 
a respeito das coisas, consideradas em si mesmas, e nada mais são do que 
modos do pensar ou de noções que formamos por comparamos as coisas 
entre si” (Espinosa, 2009, p. 157).

A crítica de Kant à prova ontológica

Na tradição filosófica do Ocidente, a referência crítica mais consis-
tente à prova ontológica de Anselmo, e também ao panteísmo espinosista, 
foi realizada por Kant, em sua Crítica da razão pura (2000). Nessa obra, 
o filósofo expõe os limites que circunscrevem as condições válidas para a 
razão conhecer a realidade, definindo a experiência como matéria-prima 
irredutível para o conhecimento do mundo. Para Kant (2000), o conheci-
mento objetivamente válido é somente aquele em que as categorias lógicas 



O materialismo é uma ilusão

27

da razão são mobilizadas tendo em vista objetos dotados de “realidade em-
pírica”, ou seja, objetos constituídos fenomenicamente. A principal im-
plicação dessa delimitação empírica da cognição humana é que o âmbito 
fenomênico, que é aquele constituído por objetos situados no espaço e no 
tempo, delimita o conteúdo sem o qual se torna impossível para a razão 
a formulação de um conhecimento logicamente válido. Isso significa que 
a razão incorre em erro estrutural sempre que estabelece para si mesma 
o objetivo de produzir conhecimento acerca de objetos situados fora da 
experiência possível. Nesse sentido, para o filósofo, o conhecimento ra-
cionalmente válido é somente aquele realizado nos moldes empiricistas 
consagrados pela Revolução Científica, pois somente é possível conhecer, 
sob moldes racionalmente consistentes, objetos fenomenicamente dados. 
Quando a razão procura conhecer objetos situados para além do âmbito da 
experiência, ela está se dirigindo ao âmbito do númeno, que são os objetos 
inteiramente esvaziados de conteúdo sensível ou fenomênico. Conhecer 
objetos mediante um conhecimento intelectual puro, isto é, completamen-
te desprovido de conteúdo empírico ou fenomênico, equivale a pretender 
estabelecer uma “intuição intelectual”, o que é simplesmente impossível 
nos termos kantianos. Segundo Kant, para ser considerado racionalmen-
te válido, o conhecimento deve ser mediado por conteúdos empíricos ou 
fenomênicos, e é por esse motivo que a metafísica, em sua pretensão de 
extrapolar a experiência, admitindo a existência de um substrato metafe-
nomênico, se constitui como esfera numênica problemática, passível de ser 
pensada, mas impossível de ser conhecida pela razão.

Sob a ótica kantiana, a prova ontológica da existência de Deus se 
constitui como um caso exemplar de intuição intelectiva que se coloca 
rigorosamente fora do alcance da esfera dos conhecimentos racionais. 
Quando a razão concebe Deus como ideia de um ser incondicionado e 
supremo, suas categorias lógicas são mobilizadas sem que haja intuições 
empíricas para que se forme o conhecimento objetivamente válido de um 
objeto, pois Deus não tem realidade fenomênica, espacialmente e tempo-
ralmente determinada. O conhecimento de Deus equivale a uma ilusão 
transcendental da razão, constituindo uma antinomia, vale dizer, uma con-
tradição estrutural e insolúvel. O objetivo de conhecer a Deus como causa 



Sinésio Ferraz Bueno

28

numênica substancial de todas as coisas conduz a razão a oscilar entre uma 
tese afirmativa da unidade incondicionada dos fenômenos, e uma outra, 
afirmativa da impossibilidade estrutural desse conhecimento. Ambas as te-
ses podem ser resumidas nas seguintes proposições: 1. “No mundo há algo 
que, como sua parte ou a sua causa, é um ser absolutamente necessário” 2. 
“Em nenhum lugar existe um ser absolutamente necessário, bem como sua 
causa” (Reale; Antiseri, 1990, p. 901). O antagonismo entre ambas as teses 
é estrutural e insolúvel porque expressa a disputa entre um racionalismo 
dogmático, metafisicamente fundamentado, e uma posição empirista que 
despreza o inatismo e valoriza as sensações como origem irredutível das 
ideias. Portanto, na perspectiva de Kant, a prova ontológica de Anselmo 
é duplamente falsa. Em primeiro lugar, porque implica a contradição de 
considerar implícita a existência de um objeto apenas pela enunciação de 
seu conceito. Em segundo lugar, porque formula uma sentença racional-
mente impossível, dado que Deus está além de toda experiência possível:

Cometestes já uma contradição ao introduzirdes no conceito 
de uma coisa, que queríeis pensar unicamente segundo a sua 
possibilidade, seja sob que nome oculto for, o conceito da sua 
existência. Se se vos concedes isso, aparentemente vencestes o 
jogo, mas de fato não dissestes nada, pois cometestes uma simples 
tautologia. […] Nosso conhecimento de um objeto pode pois 
conter o que e o quanto quiser, mas para conferir-lhe a existência 
precisamos de qualquer maneira sair dele. Com os objetos dos 
sentidos, isso acontece mediante a interconexão com qualquer uma 
das minhas percepções segundo leis empíricas. Mas para conhecer 
a existência de objetos do pensamento puro, não há meio algum, 
pois teria que ser conhecida totalmente a priori, ao passo que nossa 
consciência de toda a existência pertence total e inteiramente à 
unidade da experiência. […] O conceito de um ente supremo é 
uma ideia útil sob muitos pontos de vista. Mas pelo fato de ser 
simplesmente ideia, é por si só totalmente incapaz de ampliar o 
nosso conhecimento com respeito ao que existe (Kant, 2000, p. 
370-373).

Kant pode ser considerado o filósofo moderno que soube extrair 
todas as consequências possíveis da secularização realizada pela Revolução 
Científica e pela filosofia empirista, tendo apresentado argumentos filoso-



O materialismo é uma ilusão

29

ficamente contundentes contra a prova ontológica de Anselmo, e igual-
mente contra a metafísica de Espinosa. Da Revolução Científica, Kant 
valorizou sobretudo a autonomia do método experimental da ciência em 
relação à religião e à teologia, notadamente no que diz respeito à rejeição 
das pretensões essencialistas de matriz metafísica. Do empirismo filosó-
fico, ele incorporou o ceticismo em relação a ideias inatas, a negação da 
existência de esferas suprassensíveis da realidade, e a valorização das sen-
sações ou percepções como matéria-prima do conhecimento. Para Kant, 
o conhecimento racional é rigorosamente delimitado por condições de 
possibilidade restritas ao âmbito fenomênico, o que implica que somente 
objetos empiricamente concebíveis podem ser conhecidos pela razão. O 
conhecimento de qualquer objeto deve ser moldado pelas formas puras da 
sensibilidade (espaço e tempo), e pelas categorias lógicas do entendimento. 
Dessa forma, o conhecimento objetivamente válido de qualquer objeto é 
previamente circunscrito à esfera empírica, pois somente fenômenos em-
píricos podem ser situados no espaço e no tempo, possibilitando um em-
prego válido das categorias lógicas da razão pura. Em consequência disso, 
para Kant, sempre que o pensamento busca conhecer objetos para além 
da esfera da experiência, ele incorre em erro, pois emprega as categorias 
lógicas da razão sobre objetos não situados no espaço e no tempo, e, por-
tanto, empiricamente vazios. Conceitos metafísicos, como Deus e alma, 
constituem justamente os objetos que desafiam as condições estruturais do 
conhecimento racional, pois sua natureza incondicionada torna impossível 
o emprego legítimo e adequado da razão. Por esse motivo, os conceitos 
metafísicos constituem a esfera numênica, previamente interditada para o 
conhecimento pela razão pura.

O conceito de númeno, segundo Kant, adquire um duplo signifi-
cado, designando duas esferas incessíveis ao conhecimento racional. O 
númeno pode ser entendido em sentido negativo, significando os obje-
tos do conhecimento como coisas-em-si, incognoscíveis. Isso implica que 
o sujeito racional conhece os objetos somente como fenômenos espacio-
-temporais passíveis de serem moldados pelas categorias lógicas da razão, 
logo, não pode conhecê-los como coisas-em-si. O númeno pode também 
ser entendido em sentido positivo, designando toda tentativa do intelecto 



Sinésio Ferraz Bueno

30

de produzir intuições intelectuais, ou seja, toda busca de conhecimento 
de conceitos metafísicos. A impossibilidade estrutural do conhecimento 
racional para acessar a esfera numênica pode ser esclarecida mediante os 
dois significados distintos de razão pressupostos por Kant. O intelecto ou 
entendimento é designado como Verstand, significando a faculdade racio-
nal que aplica as categorias lógicas às intuições empíricas, isto é, aos objetos 
situados no espaço e no tempo, visando à produção de um conhecimento 
válido. A razão, entendida como faculdade do intelecto que busca aplicar 
as categorias lógicas a objetos metafísicos é designada como Vernunft, e 
seu emprego é filosoficamente problemático, pois busca conhecer a esfera 
numênica mediante intuições intelectuais. Como Verstand, a razão se re-
aliza como órgão de todo conhecimento objetivo, universal e necessário, 
circunscrevendo-se aos limites fenomênicos da experiência sensível. Como 
Vernunft, a razão se realiza como faculdade do incondicionado, buscando 
o conhecimento dos fundamentos supremos e absolutos da realidade, e por 
isso estando condenada à ilusão.

Do idealismo transcendental de Kant ao idealismo absoluto de 
Hegel

A crítica kantiana representou o maior desafio já enfrentado pela 
metafísica, pois seu rigorismo analítico obrigou a uma reelaboração con-
ceituação que teria de ser capaz de preservar os fundamentos de uma filo-
sofia primeira que permanecesse consistente para superar as demarcações 
rígidas da crítica da razão pura. Essa metamorfose conceitual pós-kantiana 
foi iniciada pelo alemão Fichte, e culminou na elaboração do sistema fi-
losófico de Hegel. Posteriormente ao romantismo alemão do século XIX, 
Hegel enfrentou um desafio sem precedentes, que consistiu em preservar a 
descoberta filosoficamente imprescindível da concepção imanente de Deus 
formulada por Espinosa, e ao mesmo tempo conciliá-la com um novo con-
ceito de razão que não se restringisse aos limites empiricistas da Verstand. 
A reelaboração conceitual da metafísica pós-kantiana representou a pedra 
angular do idealismo filosófico alemão, e teve seu início na interpretação 



O materialismo é uma ilusão

31

extremamente ousada proposta por Fichte para o conceito kantiano de au-
toconsciência. No interior da razão pura de Kant, a existência da consciên-
cia por cada ser humano singular somente se torna possível pela mediação 
da categoria lógica da substância, que é um dos doze conceitos puros do 
entendimento. Por esse motivo, a autoconsciência, também denominada 
como apercepção transcendental, ou simplesmente “eu penso”, é uma uni-
dade originária que acompanha todas as representações da consciência, po-
rém não tem significado substancial. A autoconsciência é uma apercepção 
pura e originária, unidade da consciência, que somente se torna concebível 
a cada ser humano singular por meio da categoria lógica da substância, o 
que implica a impossibilidade de que ela possa ser uma alma, um espírito, 
ou, em outras palavras, uma unidade ontológica substancial. Nesse sen-
tido, para Kant, cada ser humano singular tem consciência de si próprio 
como ser pensante, porém jamais pode acessar o substrato numênico de si 
mesmo.

A interpretação proposta por Fichte, que se tornou o conceito fun-
damental do idealismo alemão, partiu justamente da peculiaridade da au-
toconsciência kantiana de somente poder ser formulada como sujeito das 
categorias, nunca como objeto. Contra o criticismo kantiano, para o qual 
a consciência é apenas uma atividade pensante, jamais uma substância, 
Fichte lançou o fundamento do conceito de espírito hegeliano, ao pensar o 
eu como sujeito absoluto e princípio supremo capaz de por a si mesmo e de 
produzir toda a realidade concreta: “a grande novidade de Fichte, o golpe 
de gênio que o levou à criação da nova filosofia, consistiu na transformação 
do Eu penso kantiano em Eu puro, entendido como intuição pura, que se 
autopõe (se autocria) e, autopondo-se, cria toda a realidade, e na relativa 
identificação desse Eu com a liberdade” (Reale; Antiseri, 1990, v. 3, p. 59). 
Hegel se apropriou da reformulação idealista do eu por Fichte, identifi-
cando a consciência como unidade ontológica racionalmente necessária 
capaz de desenvolver a realidade a partir de si mesma, sendo, em si mesma, 
Conceito: “assim, obviamente, estamos tratando do Conceito num sentido 
muito diferente do que ele tem na filosofia kantiana ou mesmo no senso 
comum. [...] Para Hegel, em contrapartida, o Conceito é um princípio 
ativo que está na base da realidade, fazendo dela o que ela é” (Taylor, 2014, 



Sinésio Ferraz Bueno

32

p. 330). Enquanto Espinosa atribuiu a qualidade ontológica de causa sui a 
Deus, como causa infinita de todas coisas, Hegel extraiu uma consequên-
cia lógica essencial do panteísmo espinosista, que reserva ao próprio espíri-
to humano a qualidade de ser uma potência absoluta de autoprodução de 
si mesmo e de toda a realidade. O abismo intransponível entre o espírito 
humano e o espírito divino, presente em Kant, é superado pela formulação 
hegeliana, uma vez que o espírito humano se torna a mediação sem a qual 
Deus não poderia adquirir consciência de si: “para Hegel, o intelecto de 
Deus é, em última instância, revelado a nós; ele só vive no nosso pensa-
mento. Consequentemente, podemos participar de uma intuição intelec-
tual. O pensamento de Deus é o nosso” (Taylor, 2014, p. 334).

Na medida em que o criticismo kantiano realizou a mais consistente 
crítica filosófica à prova ontológica de Anselmo, a única maneira de pre-
servar o conceito do Absoluto como princípio substancial que garante a 
confiabilidade das operações lógicas do intelecto consistiria em refutar o 
dualismo kantiano entre Verstand e Vernunft. Na obra Fenomenologia do 
Espírito, Hegel empreendeu justamente uma crítica ao reducionismo da 
razão a um instrumento meramente formal de adequação dos fenômenos 
empíricos a categorias lógicas do intelecto. Contra essa redução da razão 
à Verstand, Hegel critica radicalmente a separação tradicional entre pensa-
mento e realidade, interpretando a antinomia kantiana entre fenômeno e 
númeno, e a correspondente incognoscibilidade da realidade em si mesma, 
como limitações estabelecidas pela própria consciência, a serem reconhe-
cidas e superadas. Na interpretação hegeliana, pertence à natureza das coi-
sas em si mesmas que elas se mostrem em um estado de inadequação em 
relação a seus conceitos, o que implica que a inadequação das categorias 
lógicas do intelecto designa a própria estrutura ontológica negativa da rea-
lidade. Esta não é um conjunto de coisas materiais idênticas a si mesmas e 
separadas do sujeito, pois os conceitos lógicos não são apenas instrumentos 
formais, sendo a própria alma do mundo, perante a qual “todo o resto é 
erro, turvação, opinião, esforço, arbítrio e perecibilidade; unicamente a 
ideia absoluta é ser, vida imperecível, verdade que se sabe, e é toda a verda-
de” (Hegel, 2018, p. 313). O Conceito “é não apenas a força suprema, ou, 
antes, a força única e absoluta da razão, e sim também seu impulso supre-



O materialismo é uma ilusão

33

mo e único para, através de si mesmo, encontrar e conhecer a si mesmo em 
tudo” (Hegel, 2018, p. 316).

Essa crítica pressupõe, antes de mais nada, uma reviravolta na maneira 
de compreender o significado do pensamento lógico, que não deve mais 
ser concebido como instrumento epistemológico de apreensão de objetos 
em si mesmos separados do sujeito cognoscente, mas em sua qualidade 
ontológica de engendrar a própria realidade: “daí procede a noção hegeliana 
de conceito, que, como já vimos, não é meramente uma noção descritiva 
que se aplica a coisas, mas uma que põe as coisas às quais se aplica” (Taylor, 
2014, p. 254). Na visão de Hegel, os conceitos produzidos pelo pensamento 
racional não são somente uma representação abstrata de objetos empíricos 
concretos, como postula o senso comum e o positivismo científico, mas sim 
o princípio responsável pela existência da realidade em si mesma. Ao passo 
que Kant pressupõe uma separação epistemológica entre sujeito e objeto, 
cuja consequência foi conceber a realidade como coisa-em-si incognoscível, 
Hegel transpõe esse abismo entre o homem e o real, definindo a realidade 
em si mesma como algo que se desenvolve a partir do pensamento. Se o 
intelecto humano é capaz de formular a prova ontológica da existência de 
Deus tal como exposta por Anselmo e Descartes, isso não se deve a uma 
marca do artesão na criatura, pois o dualismo entre finito e infinito, ou entre 
o ser humano e Deus, configura uma oposição a ser superada mediante a 
autorreflexão do espírito na história. Hegel estende a prova ontológica de 
Anselmo às últimas consequências, explicitando sua interpretação radical 
acerca do significado de Deus como fundamento da razão:

Habituados a intuir Deus com símbolos concretos, a compreender 
a sua encarnação como um nascimento temporal e histórico na 
carne, não podemos, sem mais compreendê-lo na dialética dos 
conceitos, nas categorias do pensar puro. E por isso também não 
reconhecemos a encarnação no milagre dos milagres, no fato do 
Absoluto não só estar presente no pensar humano, mas também, 
só alcançar nele a consciência de si mesmo, porque a sua essência 
se realiza na sua autoconsciência, ainda que nunca seja em nós 
completamente consumada (Hartmann, 1983, p. 440).



Sinésio Ferraz Bueno

34

Hegel postula uma homogeneidade explicativa de todas as espécies 
vivas na natureza, como exemplares de um processo progressivo de rea-
lização de “protoformas de subjetividade”, que encontra sua mais plena 
realização no sujeito humano (Taylor, 2014, p. 109). Mas o ser humano, 
enquanto sujeito racional pensante, é uma entidade corporificada, uma 
unidade entre espírito e corpo, dotado de contradição interna trágica e 
inescapável, na medida em que seu espírito ostenta potenciais teleológi-
cos relacionados com a perfeição, a razão e a liberdade. Em outras pala-
vras: “as condições de sua existência estão em conflito com as demandas 
de sua perfeição; e, não obstante, para ele, existir é buscar a perfeição. O 
sujeito é, então, necessariamente a esfera do conflito interno, digamos, 
da contradição? Hegel não exitou quanto a isso” (Taylor, 2014, p. 111). 
Mas se Deus é causa sui, sendo automovimento que põe a si mesmo, 
Espírito Absoluto que se realiza como sujeito, isso significa que a consci-
ência do sujeito humano não deve ser pensada como substância separada 
do ser divino, mas sim como consciência divina que não é plenamente 
consciente de si mesma como espírito. O dualismo entre o humano e o 
divino constitui uma oposição dialética a ser superada na história me-
diante a autorreflexão da consciência sobre si mesma, e esse processo 
é ao mesmo tempo um vir-a-ser histórico pelo qual o próprio Espírito 
Absoluto adquire a plena consciência de si por meio dos sujeitos finitos 
em que está corporificado. Na concepção hegeliana, Deus não deve ser 
pensado como uma entidade transcendente autossubsistente e soberana-
mente independente do mundo criado, conforme postulam as grandes 
religiões da humanidade, pois nessa visão ele não seria Absoluto, posto 
que seria um sujeito criador em oposição ao conjunto cósmico de coisas 
criadas. Hegel rejeita uma visão teísta em que teríamos um “Deus que 
pudesse projetar este mundo a partir de fora, que pudesse existir antes 
e independentemente do mundo. Por isso, sua ideia é a de um Deus 
que está eternamente criando as condições para a sua própria existên-
cia” (Taylor, 2014, p. 128). Nesse sentido, a totalidade das condições de 
existência de Deus é imanente ao desenvolvimento do sujeito humano 
na história:



O materialismo é uma ilusão

35

com efeito, se o Absoluto é sujeito e não somente substância, ele é 
a sua própria reflexão em si mesmo, seu vir-a-ser consciente de si 
como consciência do espírito, de modo que, quando a consciência 
progride de experiência em experiência, e assim estende seu 
horizonte, o indivíduo se eleva à humanidade, mas ao mesmo 
tempo a humanidade se torna consciente de si mesma (Hyppolite, 
1999, p. 58).

Se o desenvolvimento das coisas viventes evolui, desde a natureza 
inorgânica, até a vida dos espíritos humanos, isso implica que a teleologia 
cósmica tem como meta a existência de subjetividades racionais e livres 
que possam corporificar mais plenamente a condição de serem veículos 
de realização do Espírito Absoluto. Mas como sabemos, os seres huma-
nos, ao mesmo tempo, não podem ser pensados como realização imediata 
da perfeição divina, pois sua existência é inseparável de um engajamento 
na cultura e no tempo histórico, o que significa que, na concepção hege-
liana, Deus está mergulhado nas experiências trágicas da humanidade. A 
vida finita de um ser humano específico é a experiência concreta de uma 
subjetividade livre que carrega em si mesma a substância do infinito: “o 
espírito absoluto não é nem o espírito infinito abstrato que se opõe ao 
espírito finito, nem o espírito finito que persiste em sua finitude e sempre 
permanece aquém de seu Outro; é a unidade e a oposição desses dois ‘Eus’” 
(Hyppolite, 1999, p. 551). Dessa forma, a história é uma sequência de 
episódios trágicos em que os seres humanos são movidos por paixões in-
continentes e por contingências que escapam ao controle de qualquer vida 
singular, mas isso não implica uma restrição da teleologia relacionada ao 
bem supremo, sendo, antes, a própria estrutura mediante a qual ela se re-
aliza: “toda a longa história de erros que apresenta o desenvolvimento hu-
mano, e que a Fenomenologia retraça, é decerto uma queda, mas é preciso 
aprender que essa queda faz parte do próprio absoluto, que é um momento 
da verdade total” (Hyppolite, 1999, p. 555). Se o Espírito Absoluto se 
corporifica em entidades engajadas na experiência cultural e histórica, isso 
necessariamente implica uma defasagem inescapável entre sua existência 
concreta e a perfeição inerente ao bem supremo, porém, essa dissonância é 
o resultado necessário da própria condição existencial de liberdade radical 
do espírito. Os aspectos trágicos e negativos do engajamento humano na 



Sinésio Ferraz Bueno

36

experiência histórica não são uma sequência de erros aleatórios, mas sim 
momentos de uma negatividade que é imanente ao desenvolvimento da 
consciência de si:

Como todos os românticos, o que Hegel quer pensar é a imanência 
do infinito no finito. Mas isso o conduz a uma filosofia trágica 
da história; o espírito infinito não deve ser pensado para além do 
espírito finito, do homem ativo e pecador, mas ele próprio é ávido 
de participar do drama humano. Sua infinidade verdadeira, sua 
infinitude concreta não é sem essa queda. Deus não pode ignorar a 
finitude e o sofrimento humanos. Inversamente, o espírito humano 
não é um aquém, ele supera a si mesmo, atraído constantemente 
rumo à sua transcendência, e tal superação é a cura possível de sua 
finitude (Hypolitte, 1999, p. 553).

Do Deus de Espinosa ao Deus de Hegel

Conforme abordamos, o sistema filosófico de Hegel preservou do 
pensamento de Espinosa sua concepção imanente de Deus, e do pensa-
mento de Kant, a qualidade do espírito humano de se constituir sempre 
como sujeito das categorias lógicas da razão. Sua apreensão do conceito 
kantiano de autoconsciência valorizou a interpretação idealista de Fichte, 
permitindo pensar o eu como sujeito absoluto, capaz de pôr a si mesmo, 
e foi essa conceituação substancial da consciência humana que permitiu 
a Hegel estabelecer uma integração do espírito humano com Deus, con-
cebido como Espírito Absoluto. A interpretação proposta por Hegel per-
mitiu também resolver os dois problemas suscitados pelo pensamento de 
Espinosa em sua contestação dos conceitos metafísicos de causa final e 
livre-arbítrio. Como vimos, para Espinosa, a formulação de uma causa 
final se torna impossível, pois equivale a pensar na existência de horizontes 
externos a Deus, e isso seria incompatível com sua concepção panteísta e 
imanente. O livre-arbítrio, entendido como capacidade de autodetermi-
nação, equivale a supor que os seres humanos sejam capazes de realizar 
escolhas voluntárias subtraídas à necessidade absoluta, cuja origem é Deus. 



O materialismo é uma ilusão

37

Em ambos os casos, para Espinosa, os homens estão a produzir ilusões 
antropomórficas derivadas de uma incompreensão acerca de Deus como 
causa suprema e absoluta de tudo o que existe. Para compreender a dife-
rença introduzida por Hegel no monismo espinosista, é preciso considerar 
a concepção hegeliana do Espírito Absoluto como sujeito que se autor-
revela e se autodesenvolve mediante os processos históricos. O progresso 
humano é inseparável desse autodesenvolvimento, e a própria realização 
da consciência de si pela humanidade pressupõe o reconhecimento desse 
vínculo ontológico entre Deus e os homens. Por esse motivo, Hegel con-
cebe uma teleologia interna, em que o absoluto está destinado a ir além de 
si mesmo, sendo a fonte de um movimento dialético que afeta a totalida-
de cósmica. Para Hegel, a realização da causa final é histórica, racional e 
intrínseca ao movimento do Espírito Absoluto como sujeito, não fazendo 
sentido pensar que o telos relacionado ao bem supremo possa ser externo 
a Deus, pois ele é concebido ontologicamente. A concepção de uma tele-
ologia interna permite resolver também a segunda dificuldade posta por 
Espinosa, relativa à inexistência do livre-arbítrio, pois segundo Hegel, as 
contingências do mundo finito, que condicionam as escolhas realizadas 
pelos seres humanos, estão integradas na estrutura necessária e absoluta 
que é Deus. As demandas de autonomia do ser humano não devem ser 
pensadas separadamente de Deus, pois em si mesmas elas constituem uma 
necessidade ontológica da realização do Espírito Absoluto como sujeito. 
Desde que se considere a teleologia como um processo interno e onto-
lógico, o livre-arbítrio não é, como pensou Espinosa, incompatível com 
a imanência, mas sim uma necessidade racional inseparável da liberdade 
radical de Deus: “nesse sentido, a Providência divina é a astúcia absoluta 
porque deixa os seres humanos seguir suas próprias paixões e seus próprios 
interesses, mas o que, não obstante, acaba acontecendo é a concretização 
das intenções de Deus” (Taylor, 2014, p. 360). A concepção hegeliana de 
Deus como Espírito Absoluto que é sujeito que põe a si mesmo permite 
articular de maneira coerente a concepção filosófica sobre o ser divino, 
com as múltiplas visões religiosas e históricas:



Sinésio Ferraz Bueno

38

Nesse sentido, fica claro também como Deus, como Espírito 
Absoluto, autocompreensão total e autoconsciente do Todo, é, por 
excelência, o objeto (universal e absoluto) da Filosofia. E também 
fica claro como Ele possibilita interpretar as diversas filosofias, na 
História da Filosofia, como buscando a determinação, cada vez mais 
precisa, de Deus, como Hegel o faz. Pois, Ele é o Deus de cada visão 
filosófica (inconsciente para elas, é claro), na medida em que os 
Deuses das diversas visões filosóficas são o que tais visões filosóficas 
reconhecem de Deus (objeto universal e absoluto), enquanto Ele 
é autocompreensão total e autoconsciente de tudo e do Todo e as 
filosofias são parte dessa autocompreensão total e autoconsciente 
de tudo e do Todo e a buscam (ainda que parcialmente) (Tassinari, 
2021, p. 186-187).

Dessa forma, sendo Deus a presença imanente na totalidade de tudo 
o que existe, sua realização autoconsciente se dá no grau supremo da cons-
ciência, passível de ser atingido pelos seres humanos. O estágio de auto-
concepção do Absoluto requer um processo de autorreflexão do espírito 
que se realiza na história, e integra não apenas o conhecimento filosófico, 
mas também as diversas concepções religiosas que pretendem estabelecer a 
relação entre o humano e o divino. Mas enquanto a religião se aproxima de 
Deus pela mediação do sentimento e da fé, a filosofia realiza esse objetivo 
mediante a necessidade racional e conceitual. Então, se o ser humano é o 
veículo substancial para a autoconsciência do Absoluto, o horizonte tele-
ológico da razão implica na realização efetiva dos potenciais humanos de 
elevação de si mesmo acima das paixões e mesquinharias que o prendem à 
natureza carnal. Em termos hegelianos, a relação dialética entre o humano 
e o divino requer conceber o homem em uma dimensão finalística, e o 
divino despojado da transcendência vazia das religiões tradicionais: 

Deus precisa de um espírito finito, de uma vontade, para chegar 
ao autoconhecimento; mas o nascimento da vontade finita é a 
Queda. A Queda, é, portanto, necessária, um passo essencial para 
a união com Deus. Ou, em termos especulativos, o Geist só é Geist 
retornando a si mesmo e deixando a alienação de si mesmo (Taylor, 
2014, p. 529). 



O materialismo é uma ilusão

39

Então, os aspectos trágicos da existência humana assinalam a disso-
nância da consciência em relação ao horizonte necessário de realização de si 
mesma, mas também expõem um conflito essencial do ser divino consigo 
mesmo, pois o veículo de realização de Deus são espíritos ainda primitivos 
e imaturos. 

Para que a reconciliação tenha lugar, o ser humano deve chegar a 
sentir dolorosamente sua distância em relação ao infinito e, a partir 
daí, deve chegar a ver que an sich (em-si) ele está unido com o 
sujeito infinito; ele deve formar a si próprio de tal maneira que 
essa unidade se torne real an und für sich (em si e para si) numa 
comunidade humana (Taylor, 2014, p. 530).

Se tivermos ainda em conta que o Absoluto, por ser razão, nunca 
“existe” de modo completo, salvo quando se concebe a si mesmo, 
seguir-se-á que não é o princípio de todas as coisas que reside fora 
de nós, mas sim que nós, no nosso pensar, que se concebe a si 
mesmo, somos imediatamente o Absoluto. […] E na medida em 
que Deus é essencialmente espírito, que é razão que se sabe a si 
mesmo, só terá sua própria realidade em nós. O nosso saber puro 
do mundo, de nós mesmos e da divindade, é o saber que Deus 
tem de si; e por isso, a nossa realidade – rigorosamente como ser 
espiritual que se sabe a si mesma – é a realidade de Deus. […] 
Num mundo cujas configurações só chegassem até ao animal ou 
até ao “espírito subjetivo”, Deus estaria desprovido de vida, seria 
inconsciente, careceria de vontade e liberdade. Só é vivo num ser 
verdadeiramente vivo; só é sábio num ser dotado de saber; e só é 
livre num ser livre. Portanto, só possui existência plena e própria, 
quer dizer, alcança sua autoconcepção no “saber absoluto” do 
homem. […] Com tais supostos, é susceptível de ser cumprido o 
eterno desideratum da metafísica: o de penetrar na essência de Deus 
(Hartmann, 1983, p. 434-442).



40



41

2
Consciência e espírito

A consciência para Hume e Kant

Um ponto de partida obrigatório para reflexões filosóficas sobre a 
consciência é o dualismo estabelecido por Descartes entre substância es-
piritual e substância extensa, ou material. Para o filósofo moderno, a to-
talidade das coisas existentes pode ser reduzida a duas substâncias, sendo 
uma delas de natureza espiritual, a res cogitans, relacionada ao espírito e ao 
intelecto, e outra, a res extensa, relacionada aos corpos materiais. Entre am-
bas, aquela que em princípio parece ser menos problemática é a res extensa, 
uma vez que os raciocínios mais elementares do senso comum pressupõem 
tacitamente que a propriedade da extensão é substancial a todas as coisas 
materiais. Por outro lado, a própria concepção da esfera da interioridade 
subjetiva como unidade ontológica substancial, vale dizer, como estrutura 
necessária e autossubsistente, que não necessita de outra coisa, senão de 
si mesma para existir, suscita a mais intrincada e problemática questão 
da filosofia. Embora todo ser humano não tenha nenhuma dificuldade 
para aceitar a existência de sua própria consciência de maneira intuitiva-
mente autoevidente e perfeitamente correspondente com a concepção de 
Descartes, o dualismo se tornou problemático desde o início da era moder-
na porque situa a existência da consciência fora dos domínios da pesquisa 
científica. Para a ciência moderna, os limites do conhecimento foram es-
tabelecidos segundo parâmetros experimentais relativos à experiência fe-



Sinésio Ferraz Bueno

42

nomênica, implicando que somente objetos empiricamente delimitados 
podem ser alvo de conhecimento e pesquisa. A esfera da interioridade sub-
jetiva é a condição substancial para todo conhecimento possível, porém, 
na medida em que ela mesma se constitui como esfera suprassensível, de 
natureza irredutível à verificação empírica, seu conhecimento constitui um 
dos maiores desafios para a ciência moderna. O filósofo empirista David 
Hume soube expressar de maneira nuclear o problema da irredutibilidade 
da consciência a qualquer evidência sensível passível de pesquisa científica:

Não há um só poder na alma que se mantenha inalteravelmente 
o mesmo, talvez sequer por um instante. A mente é uma espécie 
de teatro, onde diversas percepções fazem sucessivamente sua 
aparição; passam, repassam, esvaem-se, e se misturam em uma 
infinita variedade de posições e situações. Nela não existe, 
propriamente falando, nem simplicidade em um momento, nem 
identidade ao longo de momentos diferentes, embora possamos ter 
uma propensão natural a imaginar essa simplicidade e identidade. 
Mas a comparação com o teatro não nos deve enganar. A mente é 
constituída unicamente pelas percepções sucessivas; e não temos a 
menor noção do lugar em que essas cenas são representadas ou do 
material de que esse lugar é composto (Hume, 2001, p. 285).

A irredutibilidade da consciência à experiência fenomênica é um 
dos paralogismos examinados por Kant em sua Crítica da razão pura. Para 
o filósofo, quando a razão visa a conhecer a consciência como princípio 
incondicionado, nos moldes cartesianos, ela incorre em erro transcenden-
tal, pois o “Eu penso” é somente unidade da consciência, que se constitui 
como base ou fundamento das categorias lógicas do entendimento, e por 
esse motivo não pode ser objeto de conhecimento dessas mesmas catego-
rias. Em outras palavras, para Kant (2000), o ser humano se torna capaz 
de conhecer o mundo porque possui uma consciência que é dotada de 
categorias lógicas que lhe possibilitam o conhecimento racional, porém, 
a consciência, em si mesma, jamais poderá ser objeto de tais categorias. 
“Em suma, nós temos consciência de nós mesmos como seres pensantes 
(o ‘Eu penso’ me dá somente a consciência do pensamento), mas não co-
nhecemos o substrato numênico de nosso eu” (Reale; Antiseri, 1990, p. 
900). A razão é o instrumento pelo qual a consciência conhece a realida-



O materialismo é uma ilusão

43

de mediante as categorias inatas do entendimento, porém, a consciência, 
pressuposta como substrato ontológico (alma ou espírito) é uma realidade 
inacessível, tal qual o teatro sugerido por Hume. Os problemas relativos 
à irredutibilidade da consciência a um feixe de percepções empiricamente 
concebível (Hume) ou a objeto fenomênico passível de conhecimento pelo 
entendimento (Kant) condicionaram de maneira decisiva as reflexões reali-
zadas pelo campo de conhecimento denominado filosofia da mente, desde 
os anos 1950. Os limites empíricos rigidamente estabelecidos pela ciência 
moderna para o conhecimento do mundo levaram a abordagens teóricas 
que, de diferentes maneiras, rejeitaram o dualismo cartesiano, dada a natu-
reza metafísica e substancial atribuída à consciência.

Metafísica e ciência: limites disciplinares

Na história da filosofia ocidental, o estatuto de “ciência primeira” 
atribuído por Aristóteles à metafísica representou uma etapa do conheci-
mento que condicionou de maneira definitiva o dualismo entre metafísica 
e materialismo. A metafísica foi denominada como ciência primeira por 
ser ela o estudo das causas primordiais ou supremas de todos os seres, as 
quais não podem ser explicadas com base na observação empírica realizada 
pela ciência. Por esse motivo, a metafísica constitui um campo de estudos 
especulativos que fornece o princípio fundamental que condiciona todas 
as outras ciências, pois somente ela é capaz de refletir acerca da estrutura 
substancial do ser. A antecedência lógica da metafísica sobre os demais 
campos do saber estabelece uma prioridade ontológica, pois enquanto as 
ciências em geral se ocupam de estudar coisas que estão sujeitas à causali-
dade mecânica, a metafísica é a disciplina mais fundamental e abrangente, 
pois pesquisa a causa imanente e substancial do ser. Na medida em que as 
ciências explicam os fenômenos da natureza recorrendo a causas de caráter 
físico e mecânico, elas se tornam estruturalmente inaptas para explicar as 
causas imanentes de tais fenômenos, que são de natureza não-mecânica, e 
portanto, suprafísica:



Sinésio Ferraz Bueno

44

não há dúvida que pertence à esfera de uma ciência especulativa 
descobrir se uma coisa é eterna, não submetida ao movimento e 
dissociável da matéria, não sendo, todavia, a física essa ciência, 
pois a ciência da natureza se ocupa de coisas submetidas ao 
movimento […] Respondemos que se não há uma substância 
além das que são naturalmente compostas, a física será a ciência 
primeira; mas se há uma substância que não está sujeita ao 
movimento, a ciência que estuda essa substância será anterior à 
física e será a filosofia primeira, e neste sentido, universal, porque 
é primeira. E caberá a essa ciência investigar o ser enquanto ser - 
tanto o que é quanto os atributos que lhe pertencem enquanto ser 
(Aristóteles, 2006, p. 171).

Na filosofia moderna, Leibniz foi o pensador que delimitou de for-
ma exemplar a distinção entre o âmbito fenomênico, passível de estudo 
científico, e o âmbito metafísico, capaz de acessar as explicações substan-
ciais de todas as coisas. O saber científico é rigorosamente circunscrito 
pelos aspectos empíricos e matematizáveis dos fenômenos naturais, sendo 
incapaz de acessar a dimensão teleológica do ser, enquanto o saber me-
tafísico ou ontológico acessa os princípios supremos da existência, mas 
renuncia a conhecimentos específicos sobre o devir. No contexto histórico 
da Revolução Científica, quando os problemas metafísicos haviam sido 
declarados obsoletos, Leibniz resgatou a importância dos conceitos aristo-
télicos de causa final e de substância, ressaltando a necessidade de uma de-
limitação disciplinar entre ciência e metafísica. Através de seu pensamento, 
se torna possível compreender as restrições metodológicas que afetam a 
ciência sempre que ela envereda no âmbito metafenomênico que é próprio 
à metafísica. Ciência e metafísica pesquisam níveis da realidade heterogê-
neos e distintos, e é por esse motivo que os conceitos científicos são mal 
empregados quando se dedicam à simples desqualificação da metafísica, 
uma vez que a metodologia experimental da ciência se restringe ao estudo 
da causalidade mecânica dos fenômenos.

Na filosofia contemporânea, a mais importante delimitação entre 
metafísica e ciência foi enunciada por Karl Popper, a partir da constatação 
da insuficiência da lógica indutiva para a demonstração da validade dos 
enunciados científicos. Segundo o filósofo, o pressuposto de que a valida-
de das teorias científicas pode ser obtida graças à observação e acumulação 



O materialismo é uma ilusão

45

de evidências empíricas favoráveis, enfrenta obstáculos intransponíveis, pois 
a justificação da validade lógica da verificação empírica exigiria novas in-
ferências indutivas, conduzindo a uma regressão infinita: “inferências que 
levam a teorias, partindo-se de enunciados singulares ‘verificados por expe-
riência’ (não importa o que isto possa significar) são logicamente inadmis-
síveis. Consequentemente, as teorias nunca são empiricamente verificáveis” 
(Popper, 2013, p. 37). Popper argumenta que o método indutivo constitui 
um autêntico dogma positivista que é insuficiente para diferenciar entre me-
tafísica e ciência, na medida em que as leis científicas são irredutíveis aos 
dados da experiência: “em vez de afastar a Metafísica das ciências empíricas, 
os positivistas levam à invasão do reino científico pela Metafísica” (Popper, 
2013, p. 35). Isso ocorre porque uma teoria científica que fosse comprovada 
de maneira irrefutável por evidências empíricas, tal como almeja o positi-
vismo, se converteria em metafísica, tornando-se o contrário de si mesma. 
Por esse motivo, entende ele, o critério de demarcação entre metafísica e 
ciência jamais poderia ser o método indutivo, que transita do particular para 
o universal, mas sim o método dedutivo, que transita do universal para o 
particular, vale dizer, parte de formulações teóricas gerais cuja validade é tes-
tada pela observação empírica. A validade das teorias científicas não depende 
indutivamente de sua confirmação por evidências empíricas favoráveis, mas, 
pelo contrário, de sua potencial falseabilidade por meio de novos fatos empí-
ricos. O progresso da ciência, para o filósofo, não se realiza pela confirmação 
contínua de teorias, mas sim pela refutação e substituição de certas teorias 
por outras que se tornem consistentes com novas evidências empíricas. Por 
esse motivo, o critério de demarcação mais adequado para delimitar entre 
metafísica e ciência é a falseabilidade, que torna possível o progresso da ciên-
cia pela formulação de teorias mais abrangentes e precisas:

Essas considerações sugerem que deve ser tomado como critério 
de demarcação, não a verificabilidade, mas a falseabilidade de um 
sistema. Em outras palavras, não exigirei que um sistema científico 
seja suscetível de ser dado como válido, de uma vez por todas, em 
sentido positivo; exigirei, porém, que sua forma lógica seja tal que 
se torne possível validá-lo através de recurso a provas empíricas, 
em sentido negativo: deve ser possível refutar, pela experiência, um 
sistema científico empírico (Popper, 2013, p. 38).



Sinésio Ferraz Bueno

46

Filosofia da mente e o realismo empírico de Searle

A delimitação disciplinar estabelecida por Leibniz deveria ser su-
ficiente para que os homens de ciência do século XX se conformassem 
com a irredutibilidade da experiência subjetiva ao campo material e fe-
nomênico, mas desde os anos 1950, o que se verifica é a multiplicação de 
hipóteses reducionistas dogmáticas no âmbito da psicologia, das ciências 
cognitivas e da filosofia da mente. As abordagens reducionistas acerca da 
consciência foram inauguradas pelo behaviorismo, corrente psicológica 
que restringe a pesquisa dos processos mentais ao estudo do comporta-
mento, sendo este entendido exclusivamente pelos seus aspectos obser-
váveis e mensuráveis. A ciência psicológica comportamental restringiu 
a pesquisa psicológica a reações objetivamente observáveis, implicando 
na negação da própria existência do fenômeno subjetivo da introspec-
ção. Em outras palavras, isso significa que, em vez de simplesmente re-
nunciar à pesquisa dos fenômenos subjetivos, dada a impossibilidade de 
reduzi-los a parâmetros observáveis, a ciência psicológica behaviorista 
optou pela simples inexistência do fenômeno. Um desenvolvimento per-
feitamente coerente com o reducionismo behaviorista é o materialismo 
eliminativista postulado pelos pesquisadores Patrícia e Paul Churchland 
(conhecidos como casal Churchland), que consiste em suprimir da pes-
quisa científica, e também do próprio campo filosófico, reflexões pau-
tadas pela experiência subjetiva da consciência, mediante a redução dos 
estados mentais aos processos químicos e físicos do cérebro. Para os dois 
pesquisadores, a consciência e a introspecção são simplificações do senso 
comum, restritas ao primitivismo da psicologia popular, e passíveis de 
serem amplamente explicados pelo aparato conceitual da neurociência 
(Churchland, 2004).

O maior obstáculo para as teorias materialistas da consciência reside 
no hiato explicativo entre mente e cérebro, que consiste na impossibilidade 
estrutural de reduzir os fenômenos subjetivos da introspecção a sinapses 
neuronais fisicamente mapeáveis por meio de estudos amparados em neu-
roimagem. A riqueza e multiplicidade dos fenômenos subjetivos é conhe-
cida no campo da filosofia da mente pela expressão qualia, que designa as 



O materialismo é uma ilusão

47

características subjetivas e qualitativas da consciência. O hiato explicativo 
entre mente e cérebro expõe a irredutibilidade das experiências subjetivas 
a descargas eletroquímicas entre neurônios, suscitando o obstáculo filo-
soficamente intransponível da correspondência entre fenômenos físicos 
ocorridos no cérebro e os sentimentos e ideias próprios à atividade mental. 
Mas desde as últimas décadas do século XX, graças ao desenvolvimento de 
equipamentos de neuroimagem capazes de mapear a atividade eletroquí-
mica do cérebro, os pesquisadores do campo da neurociência desafiam o 
abismo entre consciência e cérebro, em nome de pressupostos mecanicistas 
que pretendem entender como as sinapses neuronais, que são fenômenos 
físicos empiricamente verificáveis e quantitativos, podem corresponder a 
experiências subjetivas de natureza qualitativa.

Em sentido antagônico ao materialismo eliminacionista formulado 
pelo casal Churchland, o filósofo da mente John Searle (2000, p. 54) re-
conhece a existência da consciência como fenômeno irredutível a proces-
sos físicos no cérebro: “a consciência é um fenômeno interno, qualitativo, 
subjetivo, da primeira pessoa”. Searle assume uma posição crítica tanto ao 
reducionismo materialista, como também ao dualismo cartesiano, baseado 
na oposição entre mente e cérebro. Para Searle, o materialismo, assim como 
a proposição dualista, parte de pressupostos falsos, pois se a consciência for 
subjetiva e autônoma em relação ao cérebro, sua existência é incompatível 
com o mundo material. Dessa maneira, ele entende a consciência como 
um fenômeno mental, interior, subjetivo e qualitativo, porém diretamente 
produzido pelos processos eletroquímicos do cérebro. Searle propõe que a 
relação entre mente e cérebro seja enunciada em outros termos, para que 
os obstáculos tradicionais referentes ao materialismo e ao dualismo possam 
ser superados. Para ele, a consciência é causada pela atividade cerebral, 
sendo que os estados conscientes constituem uma atividade de nível mais 
elevado, quando comparados a outros processos fisiológicos: “a consciência 
é causada por processos cerebrais e é um aspecto de nível superior do siste-
ma cerebral” (Searle, 2000, p. 57). Sua proposta consiste em reposicionar 
o problema da consciência, substituindo o aparato conceitual da metafísica 
por um naturalismo biológico:



Sinésio Ferraz Bueno

48

Não penso que sejamos forçados nem ao dualismo nem ao 
materialismo. O que deve ser lembrado é que a consciência é 
um fenômeno biológico como qualquer outro. É verdade que ele 
tem características especiais, principalmente a característica da 
subjetividade, como vimos, mas isso não impede a consciência de 
ser uma característica cerebral de nível superior da mesma maneira 
como a digestão é uma característica estomacal de nível superior do 
sistema de moléculas que constituem nosso sangue. Em resumo, 
o modo de responder ao materialismo é assinalar que ele ignora 
a existência real da consciência. O modo de vencer o dualismo é 
simplesmente nos recusarmos a aceitar o sistema de categorias que 
faz da consciência algo não-biológico, que não faz parte do mundo 
natural (Searle, 2000, p. 55).

Como é possível notar, Searle explicita uma concepção fisicalista e 
razoavelmente grosseira sobre a existência da consciência, que para ele é 
um fenômeno biológico análogo ao processo digestivo em sua relação com 
o estômago. Mesmo que a consciência apresente propriedades únicas e ab-
solutamente diferenciadas em relação a todos os processos eletroquímicos 
do organismo, tais como a subjetividade e a intencionalidade, para esse 
pensador tais processos podem ser reduzidos de maneira não problemática 
a um naturalismo biológico. Sob o ponto de vista filosófico, Searle assume 
sem ressalvas o pressuposto da existência de um realismo externo e mate-
rial, considerando a realidade material como algo existente em si mesmo 
e completamente independente da consciência. Diante de uma concepção 
idealista, para a qual a própria existência das coisas finitas contém em si 
mesma a exigência lógica de um fundamento independente e não-empí-
rico, a concepção de Searle pode ser considerada como realismo ingênuo. 
O autor recusa explicitamente a necessidade de justificativas espirituais ou 
lógicas para a aceitação do realismo, pois a realidade material não seria 
um pressuposto teórico, mas sim o próprio fundamento sem o qual seria 
logicamente impossível a formulação de qualquer teoria: “o realismo não é 
sequer uma teoria, mas sim a estrutura dentro da qual é possível ter teorias” 
(Searle, 2000, p. 39).



O materialismo é uma ilusão

49

O imaterialismo de Berkeley

Embora o realismo para Searle contenha um estatuto ontológico, ele 
pode ser considerado “ingênuo” em virtude de assumir de maneira dog-
mática os pressupostos mecanicistas consagrados pela Revolução Científica 
dos séculos XVI e XVII. Mesmo que tais parâmetros mecanicistas tenham 
adquirido hegemonia na civilização ocidental, especialmente após sua pro-
pagação pelo positivismo no século XIX, isso não significa que eles sejam 
completamente imunes a argumentos contestadores de sua pretensão on-
tológica. Na história da filosofia ocidental, a refutação mais consistente do 
realismo ingênuo foi elaborada pelo filósofo empirista George Berkeley, 
por meio de seu argumento imaterialista. Na obra Três ensaios sobre Hilas e 
Filonous, Berkeley desenvolve uma contestação incisiva sobre a existência 
de qualidades primárias supostamente subjacentes a corpos e objetos ma-
teriais. Dentre tais qualidades, o filósofo discorre sobre a extensão, apre-
sentando a tese de que ela não é uma qualidade primária e substancial, mas 
sim um fenômeno subjetivo, pois sua concepção é inseparável das próprias 
percepções empíricas que justificam a existência de objetos materiais. Em 
outras palavras, para o filósofo, assim como outras percepções como soli-
dez, peso e movimento, a extensão não pode ser considerada uma quali-
dade ontológica e substancial, isto é, um sustentáculo dos corpos e objetos 
materiais, pois jamais pode ser pensada em uma condição independente 
e desconectada desses mesmos corpos e objetos. A extensão é uma ideia 
inseparável da experiência empírica, e por esse motivo se origina das per-
cepções subjacentes à experiência de qualquer objeto singular. Na obra de 
Berkeley, a identidade irredutível entre a extensão e as sensações do espírito 
se torna o argumento nuclear empregado por Filonous para demonstrar o 
caráter insubstancial do mecanicismo. Dada a circularidade viciosa sub-
jacente à relação entre consciência e extensão, seu argumento é o mais 
eloquente testemunho filosófico para a contestação do realismo ingênuo:

Quantas vezes deverei eu repetir que tenho consciência do meu 
próprio ser – que de fato o conheço; e que eu não sou as minhas 
ideias, senão que outra coisa a saber: um princípio pensante e ativo, 



Sinésio Ferraz Bueno

50

o qual percepciona, conhece, quer, e o qual opera sobre as ideias? 
Sei que eu – digo um, e o mesmo eu – percepciono a um tempo as 
cores e os sons; que uma cor não pode percepcionar um som, nem 
um som uma cor; que sou um princípio individual, portanto, e 
como tal distinto da cor e do som; e também distinto, pela mesma 
razão, das outras coisas sensíveis e ideias inertes. Mas não tenho 
consciência de maneira análoga da existência ou da essência da 
matéria. […] Que não há substância, a não ser o espírito, na qual as 
ideias possam ter existência – isso é para mim coisa evidente; e todos 
admitem que são ideias os objetos imediatamente percepcionados. 
Ninguém, por outro lado, pode negar que as qualidades sensíveis 
são objetos imediatamente percepcionados. É pois manifesto que 
somente o espírito pode ser o substractum de tais qualidades. [...] 
Nego que exista, por conseguinte, um substractum impensante 
dos objetos sensíveis, e que haja portanto, nessa mesma acepção, 
substância material. (Berkeley, 1980, p. 100).

O pensamento de Berkeley representa um momento fundamental da 
filosofia moderna em virtude de sua ousada refutação do realismo ingênuo 
fortemente influenciado pelo dualismo cartesiano. Na segunda metade do 
século XVIII o romantismo alemão acrescentaria ao ceticismo imaterialista 
uma roupagem idealista que iria converter a consciência em substância 
absoluta produtora da própria realidade material. A guinada idealista foi 
iniciativa do filósofo alemão Fichte, esteve centrada em uma concepção 
imanente da consciência, e se originou de uma ruptura frente ao idealis-
mo transcendental de Kant. Para compreender o idealismo de Fichte, sua 
interpretação em relação a duas categorias da razão pura kantiana é fun-
damental: o conceito da consciência como apercepção transcendental e o 
conceito de intuição intelectual.

A consciência como substância: Fichte

Para Kant, a consciência do sujeito cognoscente é denominada 
apercepção transcendental, também conhecida como “eu penso”, termos 
que designam a unidade originária que fundamenta as representações in-
telectivas produzidas pelo entendimento. A consciência, entendida como 



O materialismo é uma ilusão

51

apercepção transcendental, designa a estrutura cognoscente que é comum 
a todo sujeito empírico, sendo caracterizada como uma atividade formal 
que torna possível não apenas o conhecimento do mundo, como também 
a própria identidade pessoal. Porém, pelo fato de ser o sujeito das formas 
da sensibilidade e das categorias do intelecto, a autoconsciência kantiana 
não pode se tornar objeto dessas mesmas categorias, e por esse motivo, sua 
concepção de consciência não pode ser entendida em sentido metafísico, 
como substrato ontológico do eu, vale dizer, não se constitui como alma 
ou espírito: “o sujeito das categorias, pelo fato mesmo de as pensar, não 
pode alcançar um conceito de si mesmo como objeto das categorias, por-
que para pensá-las, deve por como fundamento a sua autoconsciência, que, 
no entanto, deveria ser explicada” (Kant, apud Reale e Antiseri, 1990, p. 
900). Por esse motivo, a consciência de si mesmo, ou autoconsciência, so-
mente se torna possível em termos kantianos como realidade fenomênica, 
porém não como númeno, uma vez que a realidade metafísica e espiritual 
da consciência extrapola o alcance da razão pura.

O conhecimento da realidade metafísica é uma impossibilidade es-
trutural da razão, pelo fato de que a aplicação das categorias lógicas do 
entendimento sobre objetos de natureza não-fenomênica constitui as es-
feras da coisa-em-si e da metafísica, que são inacessíveis ao conhecimento 
racional. O intelecto humano deve permanecer rigorosamente circunscrito 
pelos limites fenomênicos, pois os objetos passíveis de conhecimento de-
vem ser constituídos pelas sensações, e dessa forma seu conteúdo somente 
por elas pode ser formado. Isso significa que o entendimento não pode 
constituir objetos a priori, pois, de acordo com Kant, conceitos desprovi-
dos de objetos empiricamente constituídos são vazios. A tentativa de pro-
duzir objetos destituídos de realidade fenomênica, como espírito e Deus, 
corresponde a uma intuição intelectual, e é uma impossibilidade cognitiva. 
A intuição intelectual implicaria estabelecer uma relação direta entre as ca-
tegorias lógicas do entendimento e um objeto completamente desprovido 
de material sensível, e isso significa que o próprio entendimento estaria 
produzindo seu objeto, em sentido originário e criativo. Por esse motivo, 
na perspectiva kantiana, a intuição intelectual é uma ilusão transcendental, 
pois a razão não pode desempenhar suas funções como faculdade metafísi-



Sinésio Ferraz Bueno

52

ca do incondicionado, e produzir por si mesma objetos como Deus, a alma 
e a liberdade.

A originalidade filosófica de Fichte está na substancialização metafí-
sica da consciência, que passou a ser concebida como atividade autônoma 
e criativa, que é causa de si mesma e produz a própria realidade material. 
O filósofo concebe a consciência em sentido radicalmente transgressor dos 
limites estabelecidos pela razão pura kantiana, pois para ele a consciência é 
um Eu absoluto dotado de inteligência ativa e dinâmica que põe a si mes-
ma e produz a realidade a partir de sua atividade como imaginação pro-
dutiva, desempenhando exatamente as atribuições da intuição intelectual 
que Kant julgava serem impossíveis. Para superar as antinomias kantianas, 
Fichte atribuiu um caráter inconclusivo à razão pura de Kant, mediante a 
transformação da consciência em substância incondicionada, fundamen-
tada na própria intuição intelectual. O ponto de partida fichteano para 
superar Kant consistiu em interrogar acerca da origem do realismo exter-
no: “como é que nasce no Eu a esfera do mundo exterior, dos objetos e do 
real, que tem para toda consciência cognitiva o caráter do que lhe é dado?” 
(Hartmann, 1983, p. 68). Para Fichte, a existência fenomênica de objetos 
materiais concebidos como coisas-em-si incognoscíveis não se sustenta, 
dada a impossibilidade de que objetos existam em si mesmos sem a media-
ção de uma consciência fundadora: “um não-Eu sem Eu, um objeto sem 
um sujeito é um absurdo” (Hartmann, 1983, p. 69). A atividade da consci-
ência, que para Kant é epistemológica, pois opera pela aplicação de formas 
e categorias transcendentais sobre uma realidade fenomênica, em Fichte se 
transforma em atividade ontológica produtora dos objetos em si mesmos. 
A realidade fenomênica, tal qual Kant a concebe, em si mesma já é o resul-
tado de uma autodelimitação do Eu, que hipostasia sua própria atividade, 
concebendo-se como uma consciência cognoscente receptiva perante os fe-
nômenos. A atividade original da consciência, concebida por Fichte como 
“imaginação produtiva”, se torna oculta para a consciência, que após pro-
duzir o mundo dos objetos, desconhece ser ela mesma o fundamento dessa 
ação produtora. Esse é o passo decisivo que conduz da reflexão kantiana 
ao idealismo de Fichte: “a reflexão filosófica descobre, por detrás do fato 
de os objetos serem dados, uma espontaneidade do sujeito que este mesmo 



O materialismo é uma ilusão

53

não percebe” (Hartmann, 1983, p. 73). O filósofo idealista radicaliza a 
revolução copernicana de Kant, atribuindo ao sujeito cognoscente uma 
qualidade ontológica: “as categorias não são conceitos que posteriormente 
se aplicassem à matéria dada de antemão (preconceito contra o qual as for-
mulações de Kant não souberam acautelar-se suficientemente), mas formas 
que desde o começo se impõem à matéria e sem as quais a matéria deixaria 
de ser o ser em absoluto” (Hartmann, 1983, p. 75).

A reflexão idealista de Fichte tem o mérito de esclarecer um problema 
que recebeu uma solução filosoficamente evasiva na reflexão imaterialista de 
Berkeley: como é possível que, mesmo após a redução dos objetos materiais 
às percepções, a consciência permaneça ingenuamente apegada à realidade 
exterior, insistindo nesta como substrato ontológico? Berkeley resolveu o 
problema explicando a aparência substancial e concreta das coisas materiais 
como resultado da percepção de Deus: “a questão a debater entre os materia-
listas e mim não é se as coisas têm existência real fora da mente desta pessoa 
ou doutras, mas se têm existência absoluta, distinta do serem percepcionadas 
por Deus, e exterior a toda e qualquer mente” (Berkeley, 1980, p. 101). A 
resposta fichteana explica a persistência do realismo ingênuo em virtude da 
consciência ignorar pela segunda vez o que já havia ignorado antes, ou seja, 
sua condição como imaginação produtora da realidade. O ser-em-si do obje-
to é uma atividade não-reflexiva do Eu, que o torna incapaz de refletir sobre 
sua própria produção, que é ingenuamente tomada como realidade em si. A 
consciência “não suspeita de que a coisa não é senão o Eu absorto na intui-
ção, pois esta não se vê a si mesma, quer dizer, não reflete sobre si mesma” 
(Hartmann, 1983, p. 74). Na medida em que todo objeto material em si 
mesmo é apenas o resultado da atividade da imaginação produtiva, a crítica 
da razão pura kantiana representa um momento irreflexivo no percurso da 
consciência em direção à reflexão sobre si mesma. É notável como o idealis-
mo de Fichte antecipa o trajeto autoreflexivo da consciência de si exposta por 
Hegel em sua Fenomenologia do espírito:

Pois se o Eu pode, à vontade, abstrair do dado, pode também 
abstrair de todos os objetos em geral. Em virtude desta abstração 
absoluta, descobre, finalmente, por detrás de toda a objetividade 
a sua própria essência, a sua própria atividade livre, a única que 



Sinésio Ferraz Bueno

54

produziu tudo aquilo. Aqui, na razão, a reflexão atinge o seu mais 
alto grau, ao dirigir-se para o próprio Eu, e ao converter-se assim em 
autoconsciência. E esta autoconsciência não significa simplesmente 
uma descoberta formal do Eu, o retorno a si mesmo, mas, ao 
mesmo tempo, a autorrealização de toda a consciência teórica, 
como sistema das suas funções. Enquanto nos graus inferiores da 
reflexão todo o conteúdo parecia proceder do não-eu, e este, como 
ser-em-si, permanecia perante o Eu receptivo, o Eu como razão 
compreende que nada lhe pode ser dado de fora, porque ele mesmo 
é toda a atividade e todo o dar; compreende, pelo contrário, que o 
não-Eu é o seu produto, a sua ‘posição’, e que na sua posição teórica, 
se pôs a si mesmo como determinado pelo não-eu. O Eu, na razão, 
elimina novamente essa posição e com isso alcança a perspectiva 
do filósofo, a qual, na Doutrina da Ciência, precisamente consiste 
em descobrir a longa séria das ilusões necessárias da consciência 
ingênua (Hartmann, 1983, p. 77).

A prioridade ontológica da consciência: do romantismo 
alemão à física quântica

Conforme tratamos no início desse capítulo, em sua própria origem 
histórica no início da era moderna, a ciência ocidental circunscreveu o 
conhecimento aos parâmetros empíricos e matematizáveis dos fenômenos 
naturais. É por esse motivo que um filósofo da mente como Searle restrin-
giu sua concepção filosófica sobre a consciência a um naturalismo biológi-
co que a reduziu a ser produto dos fenômenos eletroquímicos do cérebro. 
O reducionismo fisicalista de Searle permite compreender a relevância da 
delimitação entre ciência e metafísica realizada por Leibniz no século XVII. 
De acordo com o filósofo, as reflexões sobre a consciência deveriam ser do-
mínio exclusivo da metafísica, pois a metodologia experimental da ciência 
moderna é radicalmente inadequada para o estudo daqueles conceitos que 
Kant caracterizou como “numênicos”. A esse respeito, o reducionismo bi-
zarro da atividade da consciência aos processos digestivos do estômago é 
suficientemente eloquente para expressar essa inadequação. Dessa forma, 
é possível compreender porque Searle não tem outro recurso que não seja 



O materialismo é uma ilusão

55

apelar de maneira dogmática à existência de um realismo material e exter-
no à consciência para justificar seu pensamento.

O pressuposto ontológico adotado por Searle pode ser qualificado 
como “realismo ingênuo” pelo simples fato de que não resiste ao singe-
lo exercício de reflexão filosófica proposto por Berkeley no diálogo entre 
Hilas e Filonous. O filósofo empirista do século XVIII apontou com pre-
cisão a circularidade viciosa que compromete toda tentativa de demonstrar 
a existência autônoma e independente do mundo material em relação à 
consciência. Seus argumentos demonstram que a extensão, que é a quali-
dade mais fundamental dos objetos materiais, não pode ser o fundamento 
ontológico da matéria, pois ela mesma nada mais é que uma percepção da 
consciência. No diálogo de Berkeley (1980, p. 69), Filonous demonstra 
para Hilas que sua confiança no realismo ingênuo é unicamente funda-
mentada nas percepções da consciência, mas ao mesmo tempo, sua con-
fiança em tais percepções não se justifica em outros pressupostos que não 
sejam o mesmo realismo ingênuo: “e pode, Hilas, uma coisa estender-se 
sem extensão? Ou não está a ideia da extensão necessariamente inclusa na 
de estender-se?”. O pensamento de Berkeley não é apenas uma denúncia 
logicamente fundamentada da falácia argumentativa que se instala neces-
sariamente sempre que se procura demonstrar a suposta qualidade ontoló-
gica do mundo material. Mais do que isso, ele demonstra a relevância da 
advertência de Leibniz sobre a heterogeneidade metodológica e conceitual 
entre metafísica e ciência.

Para solucionar o problema decorrente de um argumento logica-
mente comprometido por uma circularidade viciosa, é preciso encontrar 
um fundamento suficientemente sólido, que possa justificar racionalmente 
outros conceitos, sem ao mesmo tempo se apoiar em nenhum outro con-
ceito. Desde Aristóteles, é apenas assim que um conceito filosófico pode 
ser ontológico, expressando o ser enquanto substância. Conforme abor-
damos no início deste capítulo, para o filósofo grego, o único campo do 
conhecimento em que podem ser encontrados fundamentos ontológicos, 
vale dizer, conceitos que possam ser justificados como causas primordiais 
ou supremas de todas coisas, é a metafísica, uma vez que todos os demais 
campos do saber contêm fundamentos que são condicionados pelo devir. 



Sinésio Ferraz Bueno

56

Por esse motivo, para solucionar a circularidade viciosa que afeta a relação 
entre o realismo externo das coisas materiais e as percepções da consciên-
cia, somente a própria consciência, por ser um conceito metafísico, pode 
se justificar como causa imanente e substancial das coisas materiais. Como 
a única maneira de resolver o problema da falácia lógica subjacente ao rea-
lismo material consiste em recorrer ao conceito metafísico da consciência, 
torna-se possível compreender a relevância da reflexão filosófica de Fichte. 
A substancialização metafísica da consciência soluciona a circularidade vi-
ciosa entre mundo material e as percepções da consciência, pois permite 
compreender a confiança irrestrita do realismo ingênuo na existência subs-
tancial do mundo material como momento irreflexivo da própria consci-
ência. A certeza atribuída pelo realismo ingênuo à existência do mundo 
material como substância da realidade espelha somente a incapacidade da 
consciência de reconhecer, na existência dos objetos materiais, o resultado 
de sua própria atividade como imaginação produtora da realidade.

A concepção ativa e criativa atribuída por Fichte à consciência re-
presenta uma das mais incisivas críticas à visão determinista e passiva pro-
pagada pelo realismo ingênuo e apresenta afinidades com a reflexão crítica 
realizada pelo físico Erwin Schödinger acerca dos pressupostos coisistas e 
mecanicistas da realidade física. No campo da física quântica, desde que os 
experimentos realizados no âmbito ultramicroscópico da matéria condu-
ziram a uma gradativa contestação do realismo mecanicista que entende a 
realidade como um conjunto de coisas autônomas estáveis e matematica-
mente determinadas, as pesquisas científicas levaram a um afunilamento 
idealista no campo filosófico. O realismo clássico, de matriz newtoniana, 
foi estruturalmente abalado pela impossibilidade de eliminação da consci-
ência na cadeia de eventos experimentais relativos às entidades que com-
põem o universo quântico. Mesmo que a grande maioria dos pesquisadores 
físicos insistam em explicar o colapso da função de onda como um fenô-
meno relacionado à interação das ondas de energia com os equipamentos 
de medição, essa explicação até hoje não se mostrou suficientemente con-
vincente para refutar a hipótese idealista que valoriza a prioridade onto-
lógica da consciência nesse fenômeno. Sob um ponto de vista idealista, a 
interioridade substancial e autônoma da consciência se mostra suficiente 



O materialismo é uma ilusão

57

como poder causal da realidade material. Em outras palavras, o colapso da 
função de onda, que é o evento físico que explica a existência das partícu-
las extensas e sólidas do mundo material, seria um evento produzido pela 
consciência, pois somente ela se mostra imaterial e externa ao nível ontoló-
gico dos sistemas quânticos. Para Schrödinger, o pressuposto da existência 
de um mundo material externo e independente somente se torna possível 
graças ao encobrimento do papel substancial da consciência como auto-
ra desse mundo. A imagem científica de um realismo externo composto 
de coisas materiais autonomamente subsistentes requer a eliminação do 
sujeito do conhecimento que torna possível a própria existência de mun-
do material: “para o propósito de construir a imagem de mundo externo, 
utilizamos o enormemente simplificado procedimento consistente em des-
conectar nossa personalidade, [...] tornada ostensivamente desnecessária” 
(Schrödinger, 1997, p. 110). O cientista se expressa em termos sugestiva-
mente análogos aos de Fichte, pois assinala o caráter irreflexivo da consci-
ência como fator explicativo de sua desconexão como sujeito produtor da 
própria realidade: “eu verdadeiramente desconecto minha mente quando 
construo o mundo real a meu redor, sem me dar conta de que estou me 
desconectando. [...] De modo que, em resumo, não pertencemos a este 
mundo material que a ciência constrói para nós. Nós não estamos den-
tro dele, estamos fora, somos apenas espectadores” (Schrödinger, 1997, p. 
109). Em suas reflexões filosóficas, Schrödinger não se limita a expor uma 
concepção idealista da consciência muito próxima do romantismo fichtea-
no, como também aponta as implicações éticas extremamente importantes 
da irreflexividade da consciência sobre sua própria atividade como produ-
tora do mundo material. Essa desconexão e irreflexividade comprometem 
o significado humanístico do conhecimento científico, pois a razão assume 
funções instrumentais desconectadas de reflexões éticas sobre sua própria 
finalidade: “essa é a razão de que a visão científica de mundo não contenha 
em si mesma valores éticos, nem valores estéticos, nem nenhuma palavra 
acerca de nossa finalidade última ou destino, e nada de Deus, se o prefe-
rem” (Schrödinger, 1997, p. 110).



Sinésio Ferraz Bueno

58

Da coisa-em-si à consciência de si

Após esse breve desenvolvimento reflexivo sobre o problema filosófi-
co da consciência, podemos constatar um afastamento significativo em re-
lação ao senso comum estabelecido pelo materialismo da ciência moderna. 
Para esta, o dualismo cartesiano entre substância extensa e substância espi-
ritual parece ser inaceitável, pois embora não haja dúvida sobre o realismo 
externo constituído pelas coisas extensas, a esfera da interioridade subje-
tiva, sendo irredutível à verificação empírica, não pode almejar qualquer 
estatuto ontológico. Mas ao considerarmos o trajeto filosófico que se esten-
de desde Berkeley e Leibniz até o sistema conceitual de Hegel, nos vemos 
perante uma perspectiva diametralmente antagônica, pois a concepção on-
tológica dos objetos materiais não apresenta a menor consistência lógica. 
Conforme abordamos, toda tentativa de demonstrar uma suposta quali-
dade ontológica do mundo material esbarrará na irredutível circularidade 
viciosa exposta por Berkeley, pois a extensão é uma qualidade espiritual, 
sendo inseparável das percepções que tornam possível a existência de ob-
jetos materiais. A única maneira de solucionar filosoficamente o problema 
suscitado por essa falácia lógica consiste em recorrer ao conceito metafísico 
da consciência como causa imanente e substancial das coisas materiais. As 
justificativas filosóficas de uma tal primazia ontológica do espírito sobre 
a matéria são consistentes e estão presentes na metafísica ocidental desde 
a oposição entre Heráclito e Parmênides, conforme tratamos no capítulo 
anterior. A esse respeito, Aristóteles estabeleceu de maneira clara e dis-
tinta a prioridade filosófica da metafísica sobre as demais ciências, pelo 
simples fato de que somente os conceitos metafísicos não são condiciona-
dos pelas contingências do devir. Por esse motivo, Leibniz advertiu acerca 
da completa inadequação dos métodos experimentais da ciência moderna 
para a pesquisa de problemas metafísicos, e é relevante lembrar acerca da 
pertinência dessa advertência quando o tema em questão é a consciência. 
Finalmente, com o idealismo de Fichte, a substancialização metafísica da 
consciência como atividade autônoma e produtora da própria realidade 
material, representou uma solução adequada para as antinomias kantianas.



O materialismo é uma ilusão

59

O conceito do Eu como substância da realidade teve um papel fun-
damental na fenomenologia do Espírito de Hegel. Dando continuidade 
ao giro idealista de Fichte sobre Kant, o pensamento de Hegel permite 
compreender que o abismo aparentemente intransponível entre o sujeito 
cognoscente e supostas coisas materiais independentes e autossubsistentes 
resulta da incapacidade da consciência de reconhecer suas próprias obras. 
Pois a formulação da existência de coisas-em-si incognoscíveis é uma pro-
dução da própria consciência que não se reconhece no mundo que ela mes-
ma produziu. A autoconsciência, que é a mais significativa meta do espí-
rito, somente pode ser realizada mediante a superação dialética das formas 
rígidas e limitadas pelas quais a consciência postula o realismo ingênuo tão 
caro à ciência ocidental. Sendo implicação nuclear da consciência de si, o 
espírito deve acessar a verdade de que não existe conhecimento verdadei-
ro que não seja condicionado pelo desenvolvimento da consciência: “fica 
patente que por trás da assim chamada cortina, que deve cobrir o interior, 
nada há para ver; a não ser que nós entremos lá dentro – tanto para ver 
como para que haja algo ali que possa ser visto” (Hegel, 2002, p. 132).



60



61

3
Razão, evolução das espécies e 
finalismo metafísico

A razão como fundamento teleológico

Os argumentos metafísicos apresentados nos capítulos anteriores 
visaram à demonstração do caráter absoluto de Deus e da consciência hu-
mana, porém é necessário também demonstrar a existência de um fina-
lismo metafísico, ou teleologia. Em outras palavras, trata-se de expor, de 
maneira logicamente consistente, que toda a realidade orgânica e espiritual 
do universo está organizada de maneira inteligente para a realização de 
um fim, e que esse horizonte finalístico consiste na realização universal da 
bondade e do amor. Esse tema foi apresentado pelo filósofo Leibniz com 
a denominação “melhor dos mundos possíveis”, que é aquele governado 
por uma providência divina que realiza, de maneira infalível, a harmonia 
preestabelecida entre todas as coisas. A tese filosófica sobre a existência de 
uma teleologia como potência metafísica a governar os fatos históricos, 
neles imprimindo o progresso na direção da bondade e do amor, contrasta 
com a tese científica do mecanicismo do mundo físico, para o qual toda 
a realidade cósmica é determinada pelo acaso cego, sendo desprovida de 
qualquer finalismo metafísico.

Uma perspectiva filosoficamente produtiva para contestar o deter-
minismo mecanicista pressuposto pela ciência moderna consiste em exa-
minar a estrutura da razão, concebida como instrumento essencial do 



Sinésio Ferraz Bueno

62

pensamento. Em primeiro lugar, é cabível esclarecer que os horizontes 
teleológicos de bondade, amor, liberdade e fraternidade não são simples 
ideais da metafísica, mas exigências intrínsecas ao próprio funcionamento 
da razão. Esta jamais pode ser apenas uma faculdade intelectual unica-
mente destinada ao conhecimento instrumental, uma vez que o domínio 
técnico da realidade somente adquire sentido genuinamente humano se 
estiver subordinado a valores e fins que possam justificá-lo na esfera ética. 
Vale dizer que o Iluminismo do século XVIII, mesmo dirigido em grande 
parte contra a metafísica, se baseou na razão como potência capaz de dis-
solver preconceitos, obscurantismos e opiniões enraizadas em aparências, 
permitindo estabelecer critérios universais para a conduta humana. Por 
outro lado, embora seja perfeitamente possível utilizar a razão como sim-
ples instrumento técnico a serviço da opressão e da dominação, é forçoso 
reconhecer a impossibilidade de que tais objetivos sejam eticamente supe-
riores àqueles relacionados com a liberdade, a bondade e a fraternidade. 
Quando a racionalidade é desvirtuada e convertida em instrumento de 
opressão, é através da própria razão que esse desvirtuamento poderá ser 
corrigido. Assim, do ponto de vista racional, a única perspectiva para o 
futuro cósmico é que o universo esteja destinado ao progresso contínuo 
na ampliação dos horizontes de liberdade, bondade e amor. É a própria 
estrutura da razão que contém a exigência ética de que o universo seja 
governado por uma inteligência suprema capaz de harmonizar a vida com 
a bondade e o amor. Quando a inteligência humana é mobilizada para 
legitimar projetos técnicos ou políticos relacionados à destruição da vida, 
isso significa apenas que os homens estão fazendo um mau uso da razão, e 
é o próprio funcionamento da razão, em sua dimensão ética, que permite 
compreender e corrigir essa distorção.

Por outro lado, historiadores e cientistas sociais não necessitam re-
alizar grandes esforços para contestar de maneira contundente qualquer 
teleologia racional, pois os fatos históricos e sociais demonstram que a bar-
bárie prospera ao longo dos séculos. As promessas iluministas de liberta-
ção da humanidade pelo progresso racional foram categoricamente traídas 
por bombas atômicas, genocídios, fome, escravidão e destruição do meio 
ambiente. Mas o grande problema contido na mobilização de argumen-



O materialismo é uma ilusão

63

tos factuais e empíricos contra o finalismo metafísico intrínseco à razão 
é que proceder dessa maneira implica invalidar a razão em sua dimensão 
ética essencial. A própria possibilidade de que a inteligência humana seja 
mobilizada para conhecer e sobretudo denunciar os fatos deploráveis da 
realidade histórica e social, atesta a potencialidade ética da razão, e por isso 
somente pode ser uma confirmação do finalismo que se pretende negar. 
Quando historiadores e cientistas sociais se entregam à coleta a análise de 
dados empíricos que atestam a existência da opressão, eles o fazem justa-
mente animados pelo progresso ético contido na razão, que possibilita o 
funcionamento da inteligência para a melhoria do mundo. Nesse sentido, 
é importante esclarecer que a razão não pode anular a si mesma, vale dizer, 
é logicamente inconsistente denunciar as injustiças do mundo e ao mesmo 
tempo negar a existência de horizontes teleológicos, pois a simples possi-
bilidade de realizar essa denúncia é sobretudo um atestado de confirmação 
da existência de tais horizontes.

A impossibilidade de que a razão possa ser meramente um instru-
mento formal de conhecimento da realidade, sem ser ao mesmo tempo a 
própria estrutura imanente e finalística dessa mesma realidade, é evidencia-
da mediante argumentos decisivos extraídos da Fenomenologia do Espírito 
de Hegel. Para o filósofo, a história é o palco do desenvolvimento da cons-
ciência, que desenvolve etapas necessárias na direção de seu autoconheci-
mento como espírito. Sendo assim, o trajeto de secularização progressiva 
desenvolvido pela humanidade ocidental, desde o início da modernidade, 
atestou a realização dos potenciais da razão como órgão de conhecimento 
e aperfeiçoamento da vida humana. Mas reduzir a razão a um papel pas-
sivo de órgão de observação, coleta e análise de dados empíricos, implica 
negligenciar que o conhecimento racional do mundo está inserido em um 
processo muito maior de desenvolvimento da consciência de si do espírito. 
Pois “o que a razão descobre no mundo que a ela se oferece é ela mesma. 
O saber da experiência é um saber de si” (Hyppolite, 1999, p. 247). A res-
trição autoimposta pelas ciências naturais, de que a razão possa ser apenas 
um instrumento formal de conhecimento do mundo deve ser interpretada 
como compreensão ainda incompleta de si mesma, por uma consciência 
excessivamente engajada na experiência. Por esse motivo, é parte integran-



Sinésio Ferraz Bueno

64

te do desenvolvimento da consciência de si espiritual compreender que 
a observação empírica do mundo encobre o fato de que a própria razão 
permanece insatisfeita quando se limita ao exame passivo da realidade, pois 
sua meta essencial é buscar a si mesma e conhecer a si mesma no mundo:

Expresso de um modo mais hegeliano: o saber com que Deus se 
sabe a si mesmo e do mundo é o nosso saber. Sem o homem, Deus 
seria o imperfeito, porque tem o saber de si mesmo em nós. O 
nosso pensamento, na medida em que se eleva ao “saber absoluto”, 
é o intelecto de Deus, quer dizer, esse mesmo intelecto que tem 
sido tão debatido especulativamente desde a Antiguidade. E na 
medida em que Deus é essencialmente espírito, que é razão que se 
sabe a si mesma, só terá a sua própria realidade em nós. O nosso 
saber puro do mundo, de nós mesmos e da divindade, é o saber 
que Deus tem de si; e por isso, a nossa realidade - rigorosamente 
como ser espiritual que se sabe a si mesma - é a realidade de Deus 
(Hartmann, 1983, p. 441).

O gênio maligno

É logicamente inconsistente empregar a razão como instrumento de 
conhecimento e ao mesmo tempo negar a existência objetiva do finalismo, 
pois este é intrínseco e substancial à razão. René Descartes desenvolveu o 
mais contundente argumento destinado a demonstrar a impossibilidade 
lógica de duvidar da própria razão. A razão é o grande instrumento que a 
inteligência humana possui para duvidar das aparências do mundo, porém 
a dúvida cética não pode ser empregada para sabotar a razão em si mes-
ma. Para demonstrar isso, Descartes propôs a existência imaginária de um 
gênio maligno, entidade astuciosa e enganadora, que se faz passar por um 
Deus bondoso e amoroso, mas na verdade engana o homem toda vez que 
ele emprega a razão para conhecer o mundo. O gênio maligno estende seu 
poder a todas as áreas do conhecimento, transformando as próprias verda-
des matemáticas em uma colossal mistificação: “posso supor, portanto, que 
exista não um verdadeiro Deus, que é fonte soberana de verdade, mas certo 
gênio maligno, não menos astuto e enganador do que poderoso, que te-



O materialismo é uma ilusão

65

nha empregado todos os seus recursos para me enganar” (Descartes, 2000, 
p. 255). O poder do gênio maligno cartesiano não consiste em produzir 
mentiras, uma vez que ele faz algo muito pior, que é sabotar previamente 
o próprio instrumento que o ser humano tem para conhecer o mundo. 
Nesse sentido, ele é pior que o demônio cristão, que se limita a ser ma-
ligno, mas não se presta a negar a existência de Deus. O gênio maligno 
não é apenas a personificação do mal, pois ele intenta impedir a própria 
existência do bem.

Na medida em que o gênio maligno pretende sabotar a existência 
do bem em si mesmo, é possível compreender que ele representa a dúvida 
corrosiva levada a seu limite máximo, pois a razão é corrompida como 
órgão de conhecimento e também como veículo ético de aperfeiçoamento 
do mundo. A importância essencial do argumento do gênio maligno em 
Descartes está na constatação de que, quando a dúvida é radicalizada e le-
vada às últimas consequências, é esse próprio caminho que conduz a uma 
certeza fundamental e absoluta, que consiste na existência da consciência 
como substância pensante. A esse respeito, Descartes escreve: 

há uma força, não sei qual, enganadora e muito astuta, que realiza 
qualquer esforço para me enganar sempre. Entretanto, se ela me 
engana, não há qualquer dúvida de que existo; por mais que ela 
me engane, não poderá fazer com que eu seja nada, enquanto eu 
pensar que sou algo. Consequentemente, depois de ter pensado e 
examinado tudo com grande cuidado, é necessário concluir que a 
proposição eu sou, eu existo, é absolutamente verdadeira toda vez 
que a pronuncio ou que a concebo em meu espírito (Descartes, 
2000, p. 258).

O percurso de radicalização da dúvida nada mais faz que evidenciar 
a existência da consciência pensante como substância do mundo. Mesmo 
que toda a existência material seja uma ilusão dos sentidos, que os conheci-
mentos acumulados pela humanidade sejam uma coleção de enganos, que 
a moral e a ética se mostrem completamente relativas e sem sentido fina-
lístico algum, ainda assim haverá algo que duvida, e que portanto, pensa, 
e sua existência substancial como res cogitans é irredutivelmente imune à 
dúvida.



Sinésio Ferraz Bueno

66

A estratégia cartesiana de radicalização da dúvida conduz a um co-
nhecimento absolutamente verdadeiro e certo da própria consciência como 
esfera de interioridade, ou autoevidência existencial do eu, que jamais po-
derá ser perturbada ou destruída por nada. Porém, essa certeza indubitá-
vel acerca da existência do eu é insuficiente para legitimar a confiança na 
razão, pois mergulha a consciência no chamado solipsismo cartesiano, que 
significa o isolamento do eu em relação ao mundo exterior e inclusive ao 
próprio corpo (não nos esqueçamos que a existência de toda a realidade foi 
posta em dúvida pelo gênio maligno, com exceção unicamente da substân-
cia pensante). A superação da dúvida cética somente é alcançada quando o 
sujeito pensante promove uma inflexão sobre si mesmo que permite funda-
mentar a confiança na razão em uma substância criadora absoluta e externa 
ao homem, e essa possibilidade é personificada pela ideia inata de Deus no 
interior da consciência. No espaço interior da consciência, que constitui a 
única realidade segura, pois imune à dúvida do gênio maligno, Descartes 
constata a existência de uma ideia inata, que funciona como a marca do 
criador em sua obra. A ideia da existência de Deus como ser perfeito na 
mente humana representa uma atualização filosófica da prova ontológica 
de Anselmo, que analisamos no capítulo anterior. Deus, como instância 
metafísica independente e absoluta, se torna a garantia de confiabilidade 
das faculdades racionais humanas, e conduz definitivamente à dissolução 
do gênio maligno, pois se constitui como potência absoluta que não pode 
ser fonte de engano. A metafísica cartesiana pressupõe uma concepção de 
razão solidamente ancorada em fundamentos metafísicos que são subs-
tancialmente exteriores ao sujeito, e é por esse motivo que a dúvida hiper-
bólica se mostra inconsistente. A prova ontológica da existência de Deus, 
que pode ser sintetizada na afirmação de que a própria essência de Deus 
já pressupõe sua existência, é o elemento que confere consistência lógica à 
metafísica de Descartes e garante a confiança na razão. Nas Meditações de 
Descartes, portanto, a garantia da confiabilidade das faculdades racionais 
se fundamenta na prova ontológica da existência de Deus, única maneira 
de impedir que a razão possa ser invalidada como faculdade humana dota-
da de um princípio dissolutório da objetividade.



O materialismo é uma ilusão

67

A confiança cartesiana na razão não se limita a legitimar a racionali-
dade como órgão de conhecimento, pois seu alcance é muito mais amplo, 
permitindo entender que a razão é sobretudo um princípio ontológico, 
quer dizer, é um princípio finalístico e intrínseco à realidade em si mes-
ma. A razão é uma potência metafísica que governa teleologicamente a 
realidade, imprimindo um finalismo que conduz tudo o que existe para a 
realização da bondade, do amor e da liberdade infinitos. Entretanto, na era 
moderna, essa concepção metafísica da razão foi condenada ao declínio em 
favor da consagração de uma redução mecanicista da natureza como sim-
ples conjunto de processos físicos, químicos e biológicos completamente 
desprovidos de sentido finalístico. O filósofo Max Horkheimer caracteri-
zou com precisão essa importante transformação histórica do conceito de 
razão. Sua secularização determinou a supremacia de uma concepção ins-
trumentalista (razão subjetiva) sobre o significado metafísico da determi-
nação de fins universais e relacionados a uma vida humana pacífica, ética 
e feliz (razão objetiva). Em outras palavras, desde a Revolução Científica 
dos séculos XVI e XVII, o processo de secularização da razão relegou a 
uma esfera inteiramente secundária a concepção da razão como princípio 
objetivo e inerente da realidade, elevando a primeiro plano uma concepção 
de mero instrumento subjetivo de domínio técnico da natureza e dos ho-
mens. Segundo Horkheimer, a razão objetiva, originalmente relacionada a 
objetivos autoexplicativos e sensatos por si mesmos, foi sobrepujada pela 
razão subjetiva, implicando a hegemonia do mecanicismo como critério de 
compreensão da realidade. O filósofo é incisivo quanto às consequências 
do “eclipse da razão” no domínio ético: “de acordo com essa teoria, o pen-
samento serve a qualquer esforço particular, bom ou mal” (Horkheimer, 
2015, p. 17).

A supremacia da razão instrumental em todos os domínios da vida 
humana, e principalmente na relação dos homens com a natureza, impli-
cou o despojamento radical da razão como esfera de valores éticos uni-
versalistas. Na medida em que a própria concepção de uma vida racional-
mente orientada passou a ser identificada com o utilitarismo mesquinho 
e com a coisificação do mundo, é possível afirmar que a modernidade 
resgatou de maneira avassaladora o ceticismo corrosivo do gênio maligno 



Sinésio Ferraz Bueno

68

cartesiano, uma vez que a dúvida cética atingiu a própria confiança na 
existência de horizontes finalísticos. Como sabemos, em sua formulação 
original, o gênio maligno limitava-se a instaurar a dúvida acerca da ca-
pacidade de diferenciar entre o sonho e a vigília, da existência de corpos 
materiais, e da validade dos conhecimentos matemáticos. Em sua versão 
moderna, e materialista, a entidade cética cartesiana autoriza a edificação 
do progresso científico, porém veta o acesso intelectivo e ético a hori-
zontes finalísticos que sejam intrínsecos à realidade. A dúvida hiperbóli-
ca de Descartes, que originalmente assinalava que “nada certo existe no 
mundo”, adquire alcance ainda maior, pois autoriza a plena confiança na 
razão, desde que ela seja reduzida a mero instrumento de domínio téc-
nico do mundo. O ceticismo do gênio maligno elevou a dúvida cética a 
um estágio radical, que consiste em sabotar a confiança humana na razão 
como instância suprema de determinação de propósitos e valores éticos 
válidos para todo o gênero humano. Quando Descartes estabeleceu, como 
fundamento para a confiança humana na capacidade de conhecimento ra-
cional do mundo, a ideia inata da existência de Deus, seu objetivo maior 
consistiu em demonstrar a base irredutivelmente metafísica da razão. O 
progresso histórico da ciência levou às últimas consequências a confiança 
humana na razão, porém em sentido antagônico às intenções do filósofo, 
pois destinou-se a legitimar a razão como mecanismo de pensamento in-
teiramente destituído de alcance teleológico.

A teoria da evolução das espécies

Desde a metade do século XIX, a conjugação entre o mecanicismo 
cartesiano e o evolucionismo biológico consagrado por Charles Darwin, 
determinou uma expansão sem precedentes das explicações materialistas 
no âmbito das ciências naturais e humanas. A lei da seleção natural estabe-
lecida por Darwin prevê que mutações orgânicas vantajosas para a sobre-
vivência das espécies animais e vegetais são hereditariamente transmitidas 
aos descendentes, determinando parâmetros exclusivamente naturalistas e 
aleatórios para o progresso da vida. Assim, na medida em que a teoria da-



O materialismo é uma ilusão

69

rwinista pressupõe um conceito de evolução unicamente fundamentado 
na seleção natural das espécies mais aptas à sobrevivência, ela se despren-
deu inteiramente de qualquer horizonte finalístico em sentido metafísico. 
Sob o contexto positivista da pesquisa científica do século XIX, a ideia de 
evolução se desconectou de uma teoria metafísica de desenvolvimento pro-
gressivo do universo, passando a assumir pressupostos exclusivamente bio-
lógicos, relacionados com variações orgânicas vantajosas hereditariamente 
transmitidas para futuros descendentes. O sucesso da teoria darwinista 
para explicar o processo evolutivo das espécies se deve ao fato dela se inse-
rir nos esforços secularizantes da ciência moderna, voltados para sua gra-
dativa autonomia frente às matrizes teológicas e metafísicas de explicação 
da realidade. Embora a teoria da evolução das espécies apresente lacunas 
evidentes e careça de demonstrações convincentes, notadamente desde o 
ponto de vista das mais recentes pesquisas no campo da microbiologia, seu 
alinhamento com o processo de secularização na época moderna a trans-
formou em um paradigma transdisciplinar capaz de unificar diversos fatos 
do mundo natural.

Justamente porque a teoria darwiniana conseguiu se consagrar como 
explicação biológica para o evolucionismo na natureza, ela se transformou 
no mais importante argumento ideológico da ciência moderna contra as 
explicações criacionistas originadas da esfera religiosa. Por outro lado, se-
gundo uma compreensão metafísica, a teoria biológica da evolução se tor-
na plenamente aceitável, desde que compreendida como etapa necessária 
do desenvolvimento progressivo da razão. Sob o ponto de vista da fenome-
nologia do espírito hegeliana, o desprendimento da teoria da evolução em 
relação ao âmbito metafísico assinala uma desigualdade que é intrínseca ao 
desdobramento histórico das concepções filosóficas que a consciência de 
si produz sobre si mesma. Quando a ciência moderna ocidental privilegia 
uma teoria exclusivamente ancorada em fundamentos seculares e materia-
listas, ela está produzindo verdades engajadas na experiência histórica que 
devem ser compreendidas como etapas necessárias do trajeto de negativi-
dade entre a consciência de si e seu conceito. Nesse sentido, a autossufici-
ência da razão, que a torna capaz de conceber uma teoria evolucionista sob 
a órbita do gênio maligno cartesiano, exige superação dialética, pois “sen-



Sinésio Ferraz Bueno

70

do a Fenomenologia um estudo das experiências da consciência, conduz 
sem cessar a experiências negativas” (Hyppolite, 1999, p. 28). Então, em 
termos hegelianos, se o Espírito é sujeito, e não apenas substância imóvel, 
a reflexão filosófica implica compreender a concepção de progresso subja-
cente à teoria darwinista como incompletude da consciência em relação à 
sua autocompreensão como veículo do Espírito Absoluto.

O design inteligente de Michael Behe

Nos tempos atuais, a crítica mais contundente à teoria da evolu-
ção das espécies apresenta fundamentos empíricos, se origina do campo 
das pesquisas em microbiologia, e expõe como argumento central a im-
possibilidade de que certas características altamente complexas dos seres 
vivos possam ser o resultado de mutações aleatórias, tal como propõe o 
darwinismo. O principal representante dessa corrente teórica é Michael 
Behe, cientista norte-americano que nos anos 1990 formulou em termos 
bioquímicos sua teoria do design inteligente, que defende que sistemas bio-
lógicos dotados de “complexidade irredutível” não podem ter sua origem 
explicada pelo aparato conceitual darwinista. O objetivo central de Behe 
consistiu em criticar o aparato teórico do neodarwinismo, que desde os 
anos 1930 defende a tese de que a evolução das espécies é produzida por 
mutações aleatórias ocasionadas por falhas de duplicação no dna, heredi-
tariamente transmitidas de acordo com os princípios da seleção natural 
proposto por Darwin. Para o cientista, órgãos como o olho, e sistemas 
biológicos como o flagelo bacteriano e a coagulação sanguínea, apresen-
tam estruturas altamente complexas cuja origem explicativa é incompatível 
com as mutações aleatórias previstas pela teoria da evolução das espécies, 
e por esse motivo, somente poderiam ser concebidos como o resultado do 
trabalho intencional de uma inteligência superior1. Um argumento an-

1	 A tese do design inteligente defendida por Behe suscita uma polêmica aguda no interior da comunidade 
científica. Um argumento central contra essa teoria foi formulado por Richard Dawkins, que considera a tese 
de Behe comprometida por uma metodologia oportunista, que se aproveita das lacunas de conhecimento 
atualmente existentes no conhecimento científico para legitimar uma explicação teológica. No entender 
de Dawkins (2007, p. 180), as lacunas são sempre inevitáveis, mas devem impulsionar novas pesquisas 
científicas que possam respondê-las segundo a metodologia empírica consagrada pela ciência moderna. 



O materialismo é uma ilusão

71

tievolucionista análogo ao da complexidade irredutível foi formulado por 
Stephen Meyer, e consiste em problematizar a seleção natural em termos 
puramente matemáticos. Para o autor, a “evolução das espécies” exige a 
formação lenta e gradual de novas configurações anatômicas, e estas, por 
sua vez, demandam enormes quantidades de novas informações genéticas, 
que são matematicamente incompatíveis com o processo de mutação ale-
atória e seleção natural. O grande obstáculo para a tese neodarwinista está 
no fato de que a seleção natural das espécies atua somente após a formação 
de novas estruturas genéticas, e estas, segundo a teoria original de Darwin, 
são aleatórias, e portanto inteiramente incompatíveis com horizontes te-
leológicos. Por esse motivo, “é extremamente difícil formar novos genes 
ou novas proteínas por meio do processo de mutação aleatória e seleção 
natural, em razão do simples número de sequências possíveis que precisam 
ser buscadas pelas mutações no tempo disponível” (Meyer, 2021, p. 117). 
Em termos matemáticos, que consideram o número gigantesco de possibi-
lidades combinatórias necessárias para gerar uma única estrutura genética 
de uma nova proteína funcional, comparado com o tempo de existência 
do planeta Terra, o autor conclui sobre a improbabilidade de que novas 
sequências funcionais de dna possam ter se originado da mutação aleatória:

Portanto, em toda a história de vários bilhões de anos de vida na 
Terra, os mecanismos de mutação e seleção não tiveram tempo 
suficiente para gerar apenas uma pequena fração (1/1037, para 
ser exato), do número total de possíveis bases nucleotídicas ou 
sequências de aminoácidos correspondentes a um único gene ou 
proteína funcional. [...] Segue-se que o mecanismo darwiniano 
tradicional não fornece uma explicação adequada para a origem 
das informações genéticas necessárias para produzir as principais 
inovações em formas biológicas que surgiram na história de vida na 
Terra (Meyer, 2021, p. 121-122).

Em sua problematização do neodarwinismo, Behe argumenta que 
as possibilidades técnicas amplamente exploradas pela bioquímica para 
a investigação dos alicerces fundamentais da vida, desde os anos 1950, 

É digno de nota que essa crítica de Dawkins ao design inteligente trai uma confiança fundamentalista no 
caráter totalitário do conhecimento científico, que seria capaz de explicar a totalidade da realidade mediante 
o método empírico.



Sinésio Ferraz Bueno

72

proporcionaram o conhecimento de que as bases moleculares são organi-
zadas de maneira a tal ponto exata e meticulosa, que sua complexidade é 
incompatível com a aleatoriedade propagada pela teoria da evolução. O 
desvendamento das estruturas biomoleculares nas últimas décadas implica 
necessariamente em explicar a evolução das espécies como um processo 
deliberadamente conduzido por uma inteligência externa, de acordo com 
propósitos teleológicos. Segundo Behe (2019, p. 335-336), o “clamor ine-
quívoco” por design inteligente decorrente das descobertas bioquímicas é 
acompanhado por um “silêncio curioso e constrangido”, explicável pelo 
“chauvinismo disciplinar” da comunidade de cientistas. O argumento tele-
ológico se mostra incompatível com a ortodoxia adotada pela comunidade 
científica, por esse motivo, o viés interpretativo nas teorias explicativas da 
origem da vida impede o diálogo entre ciência e filosofia. É importante 
esclarecer que o conflito entre evolucionismo metafísico e a teoria darwi-
niana se deve antes de mais nada à ortodoxia dos homens de ciência em 
identificar o termo evolução como sinônimo exclusivo de um processo 
adaptativo das espécies, determinado aleatoriamente, o que implica a rejei-
ção prévia de um outro entendimento de evolução metafisicamente conce-
bido como desenvolvimento progressivo e teleológico do universo. A esse 
respeito, vale destacar uma vez mais a relevância da delimitação disciplinar 
estabelecida por Leibniz, entre os aspectos empíricos e mensuráveis dos 
fenômenos naturais, passíveis de estudos científicos, e o âmbito metafí-
sico ou ontológico, relativo às explicações substanciais sobre a realidade. 
Embora alegações antiteológicas ou antirreligiosas sejam frequentemente 
mobilizadas pela comunidade científica para depreciar as teses sobre o de-
sign inteligente, é relevante esclarecer que o argumento teleológico expõe 
fundamentos metafísicos que são completamente independentes da fé reli-
giosa. Carlos Marmelada expõe com lucidez leibniziana as fronteiras entre 
ciência e filosofia metafísica, esclarecendo porque o argumento teleológico 
não pode ser refutado de maneira racional:

É certo que a ciência natural não pode, por restrições metodológicas, 
demonstrar a existência de um finalismo de origem transcendente 
na natureza; mas, pelas mesmas razões, tampouco pode negar que 
dito finalismo exista e que possa ser descoberto e explicado por 



O materialismo é uma ilusão

73

outras formas de saber humano que usem métodos de investigação 
distintos aos da ciência, mas que sirvam para descrever objetivamente 
parcelas da realidade inacessíveis à metodologia própria da ciência. 
[...] Ciência, filosofia e religião se movem, nesse ponto, em planos 
ontológicos distintos da realidade, e o fazem com diferentes métodos 
de investigação (Marmelada, 2016, p. 156-157).

Teoria da auto-organização

A hipótese neodarwiniana da aleatoriedade no âmbito das mutações 
genéticas foi empiricamente confrontada pela pesquisa realizada pelo mi-
crobiólogo John Cairns em 1988, sobre a capacidade da bactéria Escherichia 
Coli de induzir seletivamente mutações específicas que lhe permitem me-
tabolizar lactose em contextos ambientais pobres em carbono (Dal-Farra, 
2006, p. 158). Cairns introduziu no campo da microbiologia a hipótese 
da mutação dirigida, que sugere a capacidade de certos microrganismos de 
produzir intencionalmente mutações genéticas quando submetidos a pres-
sões ambientais. O experimento de Cairns, realizado em 1988, motivou 
um número significativo de outros estudos, direcionados à demonstração 
de fatores mecânicos e aleatórios para o fenômeno, de modo a contestar 
possíveis horizontes finalistas (Dal-Farra, 2006, p. 159). Para explicar fe-
nômenos como o da mutação dirigida sem recorrer a horizontes teleoló-
gicos, o último reduto teórico da ciência ocidental parece ser a teoria da 
auto-organização, que explica a complexidade biológica como resultado de 
um processo interativo no nível molecular, que tende a evoluir de acordo 
com configurações específicas para as quais o sistema se orienta. Essas con-
figurações são denominadas “atratores”, que são os horizontes prováveis 
para a evolução de um sistema biológico complexo. De acordo com a teo-
ria da auto-organização, os atratores indicam as metas evolutivas possíveis 
para um organismo, porém são formadas pela interação auto-organizativa 
dos elementos básicos de um sistema molecular, não se constituindo como 
uma inteligência metafísica.



Sinésio Ferraz Bueno

74

A auto-organização parece se constituir como um pano de fundo 
teórico adequado para resolver o impasse explicativo da evolução das espé-
cies no nível das mutações genéticas, pois as transformações na estrutura 
biomolecular não são explicadas pela aleatoriedade, mas sim como o re-
sultado de interações não-mecânicas entre os componentes de um sistema 
orgânico. A teoria da auto-organização é capaz de explicar como estruturas 
altamente complexas como a coagulação sanguínea citada por Behe podem 
existir, sem recorrer à hipótese da aleatoriedade, uma vez que estas seriam 
o resultado de interações espontâneas orientadas por atratores espontane-
amente gerados pelo processo interativo entre os elementos do sistema. 
Ao mesmo tempo, a auto-organização igualmente permite resolver o pro-
blema proposto por Meyer, acerca da impossibilidade matemática de uma 
formação lenta e gradual de novas configurações genéticas. Mas embora 
a teoria da auto-organização rejeite previamente o design inteligente, me-
diante a hipótese da formação espontânea dos atratores, é muito significa-
tivo que seu teor antimetafísico trai claras afinidades teleológicas devido a 
seu próprio formato explicativo. Isso fica evidente na descrição apresen-
tada sobre a auto-organização primária segundo Michel Debrun, que é o 
principal filósofo representante dessa linha teórica. Na medida em que os 
atratores não são entidades teleologicamente orientadas, pois são formados 
de maneira casual no interior das interações biológicas, essa teoria expõe 
o mesmo hiato explicativo já existente no campo da neurociência, entre 
cérebro e consciência, e por esse motivo, se revela insuficiente para explicar 
os processos evolutivos na natureza:

A auto-organização primária, basicamente [...] é um processo que 
age sobre si mesmo, contendo sua origem e que não possui um 
agente organizador externo. É iniciado por elementos distintos, 
irredutíveis e soltos entre si, distribuídos em um determinado 
espaço que acabam tendo um encontro que pode ser devido, por 
exemplo, a questões casuais. Estes elementos no ato do encontro 
logo estabelecem uma espécie de ajuste mútuo entre eles. Essas 
interações geram atratores temporários que podem se cristalizar, 
tornando-se um atrator definitivo e, então, finalizar o processo ao 
estabelecer uma forma. Inicialmente, não existe hierarquia entre 
as partes e nem mesmo um atrator. Segundo Debrun, o processo, 
inicialmente, é sem sujeito, sem elemento central e sem finalidade 



O materialismo é uma ilusão

75

imanente (as finalidades se encontram apenas potencialmente 
no nível dos elementos). Não é possível que exista algum tipo 
de finalidade, visto que ainda não há forma estabelecida (Cecon, 
2020, p. 9).

Hegel e a crítica do realismo empírico

A controvérsia entre evolucionistas e partidários do design inteligen-
te é um dos debates mais relevantes da história da ciência ocidental, e para 
sua compreensão filosófica mais completa a teoria da auto-organização se 
mostra insuficiente. Por esse motivo, é importante compreender, em pri-
meiro lugar, que o conhecimento científico subentende uma concepção de 
razão que corresponde ao entendimento kantiano (Verstand), e delimita 
o alcance racional ao âmbito dos fenômenos sensíveis. Mas para Hegel, 
o dualismo kantiano entre fenômeno e númeno, ou entre entendimento 
(Verstand) e razão (Vernunft), estabeleceu um abismo entre o ser humano e 
a realidade, configurando um estado de alienação do espírito, pois condena 
ao fracasso todo propósito especulativo de reconhecer a humanidade como 
sujeito metafísico. Marcuse (1978, p. 34) resume com precisão um dos 
fundamentos da crítica de Hegel à filosofia de Kant: “enquanto as coisas-
-em-si estiverem fora do alcance da razão, esta continuará a ser um mero 
princípio subjetivo, privado de poder sobre a estrutura da realidade”. Por 
esse motivo, antes de prosseguirmos refletindo sobre a controvérsia entre 
evolucionismo e design inteligente, é relevante expor os argumentos filosó-
ficos de Hegel acerca da inconsistência da concepção de realismo ampla-
mente adotada pela ciência moderna, a qual foi denominada no capítulo 
anterior como “realismo ingênuo”. Como se sabe, um pressuposto irredu-
tível para todo conhecimento que se pretenda científico é a existência do 
mundo material como universo dotado de objetos concretos, subsistentes 
em si mesmos, e completamente independentes do sujeito cognoscente. 
É justamente essa concepção, que é a pedra angular do edifício da ciência 
moderna, que o filósofo se dedica a dissolver nas páginas iniciais de sua 
grande obra. Na Fenomenologia do Espírito, Hegel, realiza em três níveis as-



Sinésio Ferraz Bueno

76

cendentes, destinados à exposição da experiência da consciência, sua con-
testação dos fundamentos do empirismo filosófico, da razão pura kantiana 
e da física newtoniana.

Em um primeiro momento, o filósofo enfrenta o desafio de contestar 
a validade da evidência sensível como fundamento do conhecimento. Para 
o empirismo filosófico, a experiência é a norma e o critério que permite o 
estabelecimento de um conhecimento verdadeiro, pois são as percepções 
que servem como matéria prima das ideias. É com base em um ceticismo 
abrangente, enraizado em procedimentos empíricos, que o empirismo fi-
losófico se voltou contra todo princípio inato e toda esfera suprassensível, 
para criticar de maneira radical a tradição metafísica. É por esse motivo 
que o primeiro tema tratado por Hegel em sua Fenomenologia do Espírito 
consiste em demonstrar que a certeza sensível, adotada de forma ortodoxa 
pelo empirismo filosófico como único meio para o estabelecimento de um 
conhecimento verdadeiro, é o saber mais ilusório e pobre, pois é intei-
ramente destituído de conteúdo concreto. A redução da realidade a um 
simples feixe de percepções sensíveis (um objeto específico qualquer, dis-
ponível “aqui e agora”) que é imediato em si mesmo, expressa uma forma 
alienada da consciência, pois desconhece inteiramente sua dialética inter-
na. A esfera sensível da realidade é visada pela consciência cognoscente de 
um sujeito, que supõe a existência de uma unidade inefável na experiência 
imediata, porém toda tentativa de expressar a verdade do objeto revela 
a presença subjacente de categorias universais que pertencem ao próprio 
sujeito. O único recurso disponível para uma consciência particular que 
pretende expressar a verdade de um objeto específico, consiste em subsu-
mir sua imediatez sob categorias universais, e o resultado dessa visada do 
singular é a sua negação: “longe de ser o ser imediato, ele é a abstração, 
o Universal como negação de todo isto particular, primeira manifestação 
negativa do Universal na consciência” (Hyppolite, 1999, p. 105). Ao ex-
pressar o objeto pela mediação da linguagem, situando-o no espaço e no 
tempo, “aqui e agora”, a consciência introduz mediações universais que 
fazem perder de vista (negar) a imediatez inicialmente visada: “ao dizer ‘o 
agora é dia ou o isto é uma árvore’, introduz em seu saber determinações 
qualitativas que são opostas à imediatez que ela requer para seu objeto” 



O materialismo é uma ilusão

77

(Hyppolite, 1999, p. 105). As coordenadas do espaço e do tempo, que 
Kant demonstrou como categorias a priori do sujeito do conhecimento, 
constituem o único recurso da consciência para conhecer o objeto, e é 
justamente por esse motivo que se torna impossível conhecer sem efetuar 
a negação dialética do objeto conhecido: “portanto, o Universal é de fato 
o Verdadeiro da certeza sensível. […] A verdade da certeza sensível é o ser, 
o espaço universal, o tempo universal, mas tal ser, tal espaço, tal tempo, 
não são aquilo que pretendiam ser, dados imediatos” (Hyppolite, 1999, p. 
107). A reflexão acerca da dialética da certeza sensível consiste no primeiro 
passo do espírito na direção de sua autoconsciência. Nesse primeiro mo-
mento, ela se vê diante da impossibilidade de afirmar a existência de coisas 
independentes e autossubsistentes, sem que compreenda sua profunda im-
plicação nesse posicionamento, pois a própria concepção de objetos parti-
culares em si mesmos pressupõe categorias universais que se originam do 
próprio sujeito.

Então, em um segundo momento, a consciência concebe o objeto 
não mais como uma coisa singular e específica, mas como algo perpassado 
pela universalidade. A consciência desiste de visar a singularidade específi-
ca do objeto, pois agora o concebe como um conjunto de determinações 
sensíveis que constituem a coisidade do objeto, vale dizer, o conjunto de 
múltiplas qualidades universais que estão inseparavelmente integradas na 
unidade do objeto. Admitindo a profunda implicação de si mesma em 
um objeto que parece ser autônomo e autossubsistente, mas na verdade, é 
reflexo das categorias universais inerentes ao sujeito cognoscente, a consci-
ência agora o concebe como objeto de conhecimento dotado de qualidades 
universais. Todo objeto de conhecimento pode ser decomposto nas múl-
tiplas qualidades que o diferenciam de outros objetos: um certo formato, 
cor, peso, odor, etc. Mas a cor, o formato e o peso são qualidades universais 
igualmente presentes em outros objetos. Nesse sentido, ao decompor o 
objeto em busca de sua singularidade, a consciência se vê perante o fato 
de que ele é uma unidade, mas ao tempo, um conjunto de qualidades 
universais que estão justapostas nele, e também em outros tantos obje-
tos. Hegel demonstra, dessa forma, que os objetos de conhecimento são 
uma unidade (como um limão, que é verde, circular, ácido, etc.), mas, ao 



Sinésio Ferraz Bueno

78

mesmo tempo, são uma multiplicidade (pois o verde, o círculo e a aci-
dez são categorias universais presentes em outros tantos objetos). Então, 
todo objeto de conhecimento é unidade da unidade e da multiplicidade, 
vale dizer, é idêntico e não idêntico, é uma contradição. Em outras pala-
vras, o objeto não é uma coisa autônoma e subsistente em si mesma, pois 
sua independência é aparente e completamente mediada pelo sujeito do 
conhecimento: identidade da identidade e da não-identidade. Hegel de-
monstra ainda que toda tentativa voltada a contornar essa dialética, com 
o objetivo de retornar à unidade perdida, acaba conduzindo a paradoxos 
absurdos, que terminam por convencer a consciência a se dobrar à verdade 
de que todo objeto concreto é mediado pelo sujeito cognoscente: 1) se o 
objeto for uma unidade simples e idêntica a si mesma, como seria possível 
diferenciá-lo de outros objetos? 2) se, pelo contrário, o objeto for múltiplo 
em si mesmo, e destituído de unidade interna, como será possível que suas 
múltiplas qualidades subsistam sem contar com um sustentáculo interno? 
Jean Hyppolite (1999, p. 127) desenvolve esse paradoxo partindo do pró-
prio exemplo dado por Hegel acerca do grão de sal: 

se tais matérias se interpenetram, sua independência desaparece e 
só resta uma coisa única sem determinações; se estão justapostas, 
sua independência está salva, mas é a coisa única que está perdida 
e, com isso, voltamos à essência objetiva, poeira das partes que são 
partes de nada e têm, elas próprias, partes ao infinito.

Essa breve descrição dos dois primeiros momentos da Fenomenologia 
do Espírito pretende explicitar a impossibilidade de uma demonstração ló-
gica da separação entre sujeito e objeto, tão cara à Revolução Científica, ao 
empirismo filosófico, ao idealismo transcendental de Kant e ao positivismo 
do século XIX. A crítica da certeza sensível e da percepção demonstram a 
insuficiência da evidência sensível (ciência e empirismo) e do fenômeno 
(Kant) para assegurar a subsistência autônoma do objeto, forçando a cons-
ciência cognoscente a reconhecer a si mesma como mediação fundamental 
da realidade sensível e fenomênica. Para Marcuse (1978, p. 109), “todas 
essas tentativas para escapar à contradição, servem apenas para demons-
trar que ela é inevitável, e constitui o verdadeiro conteúdo da percepção. 



O materialismo é uma ilusão

79

A coisa é em si mesma unidade e diferença, unidade na diferença”. Para 
Hyppolite (1999, p. 130), “é a coisa que se reflete em si e para si mesma 
como o que é diferente do que ela é para outro (para nossa consciência, 
precisamente). Ora é una quando se mostra múltipla, ora é múltipla quan-
do se mostra una: inclui em si uma verdade oposta a si, ela é uma contra-
dição”. Em certo sentido, é possível afirmar que Hegel apenas extrai da 
revolução copernicana de Kant, que estabeleceu o primado do sujeito em 
relação ao objeto, implicações bem mais ousadas do que a tímida concep-
ção de uma coisa-em-si incognoscível. Se a concepção do objeto como 
unidade autônoma e subsistente é apenas aparência que desconhece sua 
mediação pelo sujeito, então, o objeto é um universal incondicionado: sín-
tese dialética entre unidade (ser-para-si) e multiplicidade (ser-para-outro). 
O primeiro capítulo da Fenomenologia do Espírito de Hegel expõe, portan-
to, argumentos nucleares e decisivos para uma contestação filosófica dos 
diversos tipos de materialismo. Em sua crítica da certeza sensível, o filósofo 
explicita a diferença entre a concepção pressuposta pelo realismo empírico, 
de objeto entendido em termos rudimentares, como entidade autônoma, 
imediata e independente da consciência de um sujeito (gegenstand) e de 
objeto concebido no interior de um processo dialético de desenvolvimento 
do espírito (objekt).

Hegel crítico de Newton

Após a contestação incisiva dos fundamentos do empirismo e da ra-
zão pura kantiana, Hegel se concentra em refutar os parâmetros mecanicis-
tas da física de Newton. A física newtoniana, com toda justiça, é conside-
rada o epílogo da revolução científica inaugurada por Copérnico, pois ela 
representa o ponto culminante de milhares de anos de esforços dedicados 
à compreensão matemática do mecanicismo cósmico. Graças a Newton, a 
natureza pode ser compreendida como um gigantesco mecanismo simples 
e uniforme, dotado de um determinismo inteiramente redutível a cons-
tantes matemáticas. Através de observações e experimentos sistemáticos, é 
possível compreender as propriedades fundamentais dos corpos, e determi-



Sinésio Ferraz Bueno

80

nar com exatidão seu funcionamento mecânico: “essencialmente, as letras 
do alfabeto em que está escrito o livro da natureza são um número infinito 
de partículas, cujos movimentos são regulados por uma sintaxe constituída 
pelas leis do movimento e pela lei da gravitação universal” (Reale; Antiseri, 
1990, p. 302). Diante da física newtoniana, e sua precisão matemática 
incontestável, se torna muito difícil defender o argumento idealista hege-
liano acerca da mediação do sujeito na constituição do objeto, pois as leis 
físicas que descrevem a inércia, a ação e reação e a gravidade universal, ex-
põem uma ordem cósmica rigorosamente mecanicista e independente da 
subjetividade de qualquer indivíduo singular. Por esse motivo, o terceiro 
exposto argumento de Hegel em sua Fenomenologia é considerado decisivo 
para a demonstração do idealismo absoluto.

Nesse terceiro momento, Hegel examina a pretensão da física new-
toniana de se constituir como descrição objetiva e matemática dos fenôme-
nos da natureza. Ao buscar o objetivo de expressar, mediante representações 
inteligíveis, o movimento fenomênico natural, a ciência consegue apenas 
a produção de uma analítica de representações que permanece externa aos 
fenômenos em si mesmos. O empreendimento da ciência de traduzir com 
a máxima precisão possível o movimento das forças naturais sob constantes 
matemáticas universais se revela artificioso, pois o conjunto de leis fixas e 
racionalmente inteligíveis constitui-se como um “mundo calmo das leis”, 
um conjunto de fórmulas abstratas que permanece estranho ao movimen-
to efetivo dos objetos. Embora a física newtoniana tenha consagrado a 
redução do movimento realizado pelas forças naturais a constantes ma-
temáticas universais passíveis de enunciação sob a forma de leis fixas, seu 
realismo determinista oculta um movimento tautológico e formal que o 
entendimento realiza consigo mesmo, pois o mundo calmo das leis “enun-
cia somente o modo de se relacionar de grandezas envolvidas em modelos 
de processos, fazendo abstração das próprias relações efetivas entre os ver-
dadeiros elementos implicados na ação” (Martinho, 2010, p. 114). As leis 
físicas constituem racionalizações que se mostram insuficientes perante a 
efetividade fenomênica: “assim, por exemplo, na queda de uma pedra […] 
não há lugar na lei para a própria pedra. Supondo-se preencher com dados 
da própria realidade, a lei se limita a manejar e remanejar grandezas no 



O materialismo é uma ilusão

81

interior de si mesma” (Martinho, 2010, p. 114). Não se trata de questionar 
a eficiência do conhecimento científico como instrumento de manipula-
ção da realidade, mas sim de compreender a distância irredutível entre a 
instabilidade fenomênica e a pretensão da física newtoniana de traduzir de 
maneira exatamente correspondente o movimento da natureza. Na medida 
em que os objetos de conhecimento não, são, como abordamos anterior-
mente, entidades estáveis e autônomas em relação ao sujeito cognoscente, 
o máximo que as leis físicas alcançam é expor o caráter tautológico e formal 
do conhecimento consigo mesmo. 

Surge aqui uma das mais instigantes consequências da propositura 
hegeliana: a advertência contra a opacidade que faz do cotidiano 
uma experiência de indeterminação. […] A proliferação de 
representações eficazes acaba por envolver a consciência em uma 
cortina de aparências que a deixa cega para o verdadeiro (Martinho, 
2010, p. 118).

Dessa forma, a consciência se vê diante de dois universos que pare-
cem ser irredutivelmente heterogêneos: 1) as grandezas matemáticas, que 
Hegel denomina “calmo mundo das leis”; 2) a instabilidade fenomênica, 
cuja efetividade é inalcançável pela racionalidade. Essa irredutibilidade en-
tre os dois universos, em princípio, parece sugerir que o sistema filosófico 
de Hegel estaria diante da incognoscibilidade kantiana entre o entendi-
mento e a coisa-em-si. Porém, o objetivo de Hegel consiste exatamente 
em dissolver a barreira entre a consciência e o mundo fenomênico, para 
demonstrar que esse véu é posto pela própria consciência. A instabilida-
de fenomênica é denominada por Hegel como o Interior, ou o Fundo 
das Coisas, e parece ser uma propriedade da natureza opaca e indevassá-
vel para a consciência cognoscente. Mas o momento seguinte da reflexão 
hegeliana consiste em demonstrar que ambos universos são posicionados 
pelo próprio entendimento. A consciência compreende a dissonância e ir-
redutibilidade entre o calmo mundo das leis e a instabilidade fenomênica 
apenas porque não reconhece que o Interior das coisas não é um além da 
consciência, mas sim uma produção sua: “o entendimento concebe ainda 
o interior como algo externo e oposto a ele, como consequência ou desdo-
bramento de um fenômeno puramente objetivo evanescente, não estando, 



Sinésio Ferraz Bueno

82

pois, ainda consciente de sua presença nele (no interior), ou seja, que ele 
(o interior) já é um conceito seu (do entendimento)” (Chagas, 2010, p. 
101). Dessa forma, quando a consciência reconhece que a heterogeneidade 
irredutível entre o conhecimento da ciência e a instabilidade fenomênica 
somente se sustenta enquanto ela própria não se reconhece como autora 
dessa diferença, a incognoscibilidade do fenômeno desaparece, pois agora, 
“a consciência concebente está numa relação consigo mesma, ocupando-
-se apenas de si mesma, embora pareça estar lidando com outra coisa” 
(Chagas, 2010, p. 112). Temos, agora, condições de compreender o al-
cance da reflexão filosófica de Hegel em sua crítica à física newtoniana: “a 
ciência empírica acredita ocupar-se com forças reais, eletricidade, atração, 
etc.; de fato, ocupa-se consigo, descobre a si mesma. A certeza do outro 
tornou-se a certeza de si” (Hyppolite, 1999, p. 83).

A coisa-em-si é aparência

Ao final do percurso reflexivo hegeliano, chega-se à conclusão de 
que a incapacidade intelectual e cognitiva do entendimento para conhecer 
a realidade em si mesma não se deve à existência de um abismo kantiano 
intransponível entre o sujeito e o objeto, mas sim ao pressuposto equivo-
cado amplamente adotado pelo entendimento, de que o real se constitua 
de coisas autônomas, extensas e subsistentes em si mesmas. A formulação 
da existência de uma coisa-em-si incognoscível se revela aparência filo-
soficamente inconsistente quando se considera que tanto a instabilidade 
fenomênica, quanto sua subsunção a parâmetros intelectivos sob a for-
ma de leis matemáticas universais e necessárias, são produções postas pelo 
próprio entendimento. O véu que encobre a relação entre a aparência e a 
essência das coisas é resultado do desconhecimento pela consciência de que 
ela é o autêntico sujeito produtor da realidade objetiva. A fenomenologia 
do espírito é o trajeto que conduz, desde uma objetividade alienada, até 
a autoconsciência: “fica patente que por trás da assim chamada cortina, 
que deve cobrir o interior, nada há para ver; a não ser que nós entremos 
lá dentro – tanto para ver como para que haja algo ali que possa ser visto” 



O materialismo é uma ilusão

83

(Hegel, 2002, p. 132). Se, para Hegel, o espírito deve ser concebido como 
sujeito racional desenvolvendo suas crescentes potencialidades, sua auto-
consciência é realizada no interior de um processo de superação dialética 
de formas rígidas e limitadas que são o produto necessário de seu próprio 
desenvolvimento na história. A principal implicação da autoconsciência 
do espírito consiste em que não existe conhecimento verdadeiro que não 
esteja incondicionalmente relacionado ao desenvolvimento da consciência. 
Marcuse (1978, p. 114) resume com clareza a implicação crítica funda-
mental do sistema filosófico de Hegel em seu potencial de crítica à ciência 
positivista: “o mundo será hostil e falso enquanto o homem não destruir 
a objetividade morta e se reencontrar, bem como à sua vida, ‘por trás’ das 
formas rígidas das coisas e das leis”. Essa é, para Hegel, a vida do Absoluto: 
“a unidade da unidade e da multiplicidade, a identidade da identidade e da 
não-identidade” (Hyppolite, 1999, p. 131).

Para Hegel, o dualismo kantiano entre Verstand e Vernunft deve ser 
filosoficamente superado, pois a razão não é apenas entendimento, instru-
mento capaz de subsumir intuições empíricas sob categorias lógicas, nem 
apenas uma faculdade do incondicionado, condenada a ilusões metafísicas. 
Na concepção hegeliana, a razão não é mera faculdade subjetiva que se 
opõe a objetos fenomênicos, pois ela é um princípio intrínseco à realidade 
em si mesma: “nessa medida, a razão não é uma faculdade humana (como 
em Kant, por exemplo), não temos a Razão, mas a Razão nos têm, en-
quanto a Razão se mostra ser a Verdade e seu Conhecimento: ou melhor, 
a Razão é a Verdade que está sendo em si e para si” (Tassinari, 2021, p. 
182). A razão é uma potência imanente ao próprio mundo, corporificando 
a presença objetiva e imanente de Deus como Espírito Absoluto em tudo 
aquilo que existe. O dualismo entre a razão, entendida como princípio 
subjetivo da mente individual, e a realidade mundana externa ao sujeito, é 
superado mediante a concepção da razão como princípio unificador e tota-
lizador que estrutura a realidade, realizando a si mesma como processo au-
todeterminado e autoconsciente: “com efeito, a realidade que percebemos 
enquanto sujeitos finitos é a corporificação do Geist ou sujeito infinito” 
(Taylor, 2014, p. 253). Na concepção hegeliana, o dualismo estabelecido 
por Kant entre os conceitos forjados pelo entendimento e a realidade obje-



Sinésio Ferraz Bueno

84

tiva, é uma definição filosoficamente insuficiente, pois as categorias lógicas 
da razão devem ser entendidas não apenas epistemologicamente, mas em 
significado ontológico, como estruturas conceituais do próprio mundo: 
“daí procede a noção hegeliana de conceito, que, como já vimos, não é 
meramente uma noção descritiva que se aplica a coisas, mas uma que põe 
as coisas às quais se aplica” (Taylor, 2014, p. 254). O conceito hegeliano 
não é uma categoria transcendental do entendimento, pois ele engendra a 
realidade em si mesma: “o conceito compreende a natureza ou essência do 
objeto em questão, representando, pois, a apreensão verdadeira deste obje-
to pelo pensamento. Ao mesmo tempo, se refere à realização efetiva daque-
la natureza ou essência, à sua existência concreta” (Marcuse, 1978, p. 36).

A autoconsciência do espírito, em sua qualidade de se reconhecer 
ontologicamente na totalidade cósmica, contém uma implicação que é 
fundamental para a nossa reflexão. Como se sabe, todos os esforços da 
ciência ocidental foram direcionados para a subsunção dos fenômenos na-
turais a constantes matemáticas exatamente determinadas, pressupondo a 
impossibilidade rigorosa da existência de qualquer tipo de teleologia no 
funcionamento mecânico da natureza. Mas a reflexão filosófica de Hegel 
expõe em três momentos de crescente complexidade, a improcedência do 
dualismo kantiano entre Verstand (razão como faculdade do entendimen-
to) e Vernunft (razão como faculdade do incondicionado). Na concepção 
de Hegel, a razão se torna princípio unificador e totalizador da realidade 
em si mesma, realizando-se como processo autodeterminado e autocons-
ciente, que é a vida de Deus como Espírito Absoluto. A razão não é apenas 
um princípio da mente humana, pois é sobretudo uma totalidade espi-
ritual imanente à realidade em si mesma: “do nosso ponto de vista, para 
compreender o texto hegeliano é preciso admitir que o Todo é imanente ao 
desenvolvimento da consciência. […] Desta imanência do Todo à consci-
ência, temos o testemunho no caráter teleológico de seu desenvolvimento” 
(Hyppolite, 1999, p. 31).



O materialismo é uma ilusão

85

Do design inteligente à teleologia interna

A teoria da evolução das espécies de Darwin é consensualmente pres-
tigiada pela comunidade científica como a referência mais sólida herdada 
da era moderna, dada sua capacidade de formular uma lei evolutiva univer-
salmente válida para os seres viventes. Por esse motivo, ela é também o mais 
contundente argumento antiteológico e antimetafísico, pois sua concepção 
de evolução é traduzida mediante o apelo a fatos naturais que se pretendem 
ser inteiramente aleatórios e desconectados da inteligência planejadora de 
uma entidade transcendente, ou de qualquer horizonte finalístico. Mas 
em termos idealistas, assim como Hegel foi capaz de demonstrar de ma-
neira logicamente consequente que a barreira interposta pela consciência 
cognoscente perante o mundo fenomênico é um véu artificioso produzido 
pela mesma consciência, também em relação à teoria evolucionista é pos-
sível compreender idêntico equívoco do entendimento. Da mesma forma 
que o abismo entre a instabilidade fenomênica dos fatos naturais e o apara-
to matemático das leis físicas constitui uma heterogeneidade que somente 
se sustenta enquanto a consciência não reconhece a si mesma como autora 
da realidade concreta, também o dissenso entre a concepção evolucionista 
e o design inteligente constitui uma separação entre conteúdo e forma que 
é posta por uma consciência ainda incipiente em seu processo espiritual 
autorreflexivo. Entendida como progresso inteiramente desconectado de 
uma teleologia, a teoria da evolução se mostra rigidamente atrelada a uma 
concepção de realidade que subentende a existência dos objetos materiais 
como entidades autônomas e completamente independentes da consci-
ência. No atual estágio histórico de seu desenvolvimento, a consciência 
pressupõe uma concepção de racionalidade exclusivamente instrumental, 
mostrando-se incapaz de compreender que a razão é também a própria 
estrutura imanente e finalística de toda a realidade. Seu ceticismo em rela-
ção a um universo finalístico racionalmente necessário e ontológico atesta 
a atualidade do gênio maligno de Descartes, como entidade sabotadora 
da razão. Nesse sentido, o desprendimento da teoria evolutiva em relação 
ao âmbito metafísico assinala um descompasso da consciência frente à sua 
própria natureza espiritual, que é momento necessário de seu processo his-



Sinésio Ferraz Bueno

86

tórico e autorreflexivo. Vale lembrar, portanto, que se o Espírito Absoluto é 
sujeito, o conceito de evolução subjacente à teoria da evolução darwiniana 
representa uma incompletude a ser superada no interior do desenvolvi-
mento histórico da consciência como espírito.

Dessa maneira, se a razão não é somente uma faculdade subjetiva da 
mente, mas a totalidade espiritual que é imanente à realidade, a contro-
vérsia entre evolucionistas e defensores do design inteligente reflete duas 
modalidades de compreensão sobre o conhecimento científico que per-
manecem restritas à separação tradicional entre sujeito e objeto. Por um 
lado, a tese evolucionista se fundamenta em pressupostos mecanicistas que 
restringem a própria existência da vida no planeta Terra, bem como o pro-
cesso evolutivo das espécies, a um acaso cego e aleatório. Por outro lado, 
mesmo que a tese do design inteligente reconheça horizontes finalísticos 
como pano de fundo necessário para a evolução das espécies, ela pressupõe 
uma teleologia externa, originada- de um Deus transcendente, que atuaria 
como projetista do mundo. O conceito de finalismo pressuposto pela tese 
do design inteligente ainda mantém forma e conteúdo separados, pois a 
vontade divina supostamente atuaria como artífice inteligente e transcen-
dente diante de uma matéria preexistente. Se, para Hegel, Deus é Espírito 
Absoluto, isso significa que ele atua como sujeito que é causa de si mes-
mo, realizando propósitos cósmicos mediante uma teleologia interna, que 
se desdobra em um finalismo que é intrínseco à realidade em si mesma. 
Assim, embora os defensores do design inteligente representem uma etapa 
superior ao mecanicismo dogmático pelos evolucionistas, sua separação 
entre forma e conteúdo permanece refém de uma teleologia externa origi-
nada de um Deus transcendente.

No prefácio de sua Fenomenologia do Espírito, Hegel assinala que a 
consciência engajada na experiência apresenta a qualidade de compreender 
os próprios erros como momentos de sua verdade (Hyppolite, 1999, p. 
30), implicando que o entendimento acerca da impropriedade do materia-
lismo necessariamente deve integrar a autorreflexão da ciência. É possível 
afirmar que a reflexão de Thomas Nagel representa uma etapa importante 
dessa consciência, em sua crítica ao reducionismo materialista da teoria 
da evolução (Nagel, 2014). Como filósofo dedicado às origens da mente, 



O materialismo é uma ilusão

87

Nagel apresenta contra o evolucionismo biológico um argumento nuclear 
que consiste no caráter fisicamente irredutível da consciência. Para ele, 
o reducionismo evolucionista é insuficiente não somente para explicar a 
qualidade subjetiva da consciência, como também é incapaz de explicar a 
confiabilidade da razão sem recair em uma circularidade: sob termos evo-
lutivos, a razão se torna uma faculdade confiável em virtude de pressupos-
tos naturalistas cuja validade intrínseca depende da própria razão. Quando 
comparado à reflexão desenvolvida no capítulo anterior por Searle, seu 
colega acadêmico no campo da filosofia da mente, o pensamento de Nagel 
apresenta um salto qualitativo considerável, que consiste não somente em 
recusar a explicação naturalista, como também em destacar a importância 
da reflexão filosófica acerca da razão em si mesma. Para solucionar essa 
falácia lógica, é preciso admitir que a confiabilidade da razão “não pode 
ser nem confirmada nem debilitada por uma teoria de suas origens evo-
lutivas, nem por nenhum outro ponto de vista externo a ela mesma. Não 
podemos nos distanciar dela. Essa foi a perspectiva de Descartes” (Nagel, 
2014, p. 174). Entretanto, a capacidade reflexiva do autor em criticar o 
reducionismo materialista e sua completa inadequação para reflexões sobre 
a natureza da consciência e a confiabilidade da razão, permanecem surpre-
endentemente circunscritas a uma teleologia naturalista na qual está com-
pletamente ausente um agente intencional. A teleologia pensada por Nagel 
consiste em uma predisposição cósmica favorecedora do desenvolvimento 
da vida, da consciência e da razão, porém seu conceito é decididamente 
prejudicado pelo ateísmo confesso do autor:

Confesso que minha suposição de não considerar possível a 
alternativa do desenho inteligente como uma opção real carece de 
fundamento. Me falta o sensus divinatis que capacita - na verdade 
compele - a muitas pessoas a ver no mundo a expressão de um 
propósito divino tão naturalmente como veem em rosto sorridente 
a expressão do sentimento humano. Portanto, minhas especulações 
sobre uma alternativa à física como teoria do todo não invocam 
em absoluto a um ser transcendente, pois se orientam a resolver 
as complicações surgidas dentro da imanência da ordem natural 
(Nagel, 2014, p. 374).



Sinésio Ferraz Bueno

88

Embora as reflexões de Nagel revelem qualidades filosóficas raras 
entre os homens de ciência, elas permanecem autolimitadas por um pre-
conceito antimetafísico exclusivamente baseado em convicções pessoais 
antiteístas. O fato de que a evolução de todas as espécies vivas se realize 
de maneira infalível na natureza, sem que nenhum agente se revele como 
causa inteligente dos ajustes finos de um projeto cósmico não deveria ser 
interpretado como evidência do caráter cego e aleatório da existência do 
mundo. Pelo contrário, é exatamente porque Deus não atua como um pro-
jetista inteligente externo às coisas, que a evolução se mostra como neces-
sidade absoluta, pois as transformações contingentes das espécies naturais 
se tornam instrumentos de realização de propósitos em si mesmos eternos, 
supremos e infinitos. O Espírito Absoluto somente se torna compreensível 
pela integração entre forma e conteúdo na teleologia interna. É por meio 
dela que a autoconsciência do Absoluto se torna conhecimento de uma 
consciência que sabe o que ela é.

Uma “encarnação da essência divina” é a autoconcepção do 
Absoluto. Se se perguntasse em que lugar, no mundo inteiro, pode 
existir tal autoconcepção sua, só haverá uma resposta possível: 
no homem. Com efeito, o Absoluto está em todas as formas do 
mundo, tanto nas da natureza como nas do espírito, mas a sua 
autoconsciência só se encontra em nós, que somos seres pensantes, 
na medida em que nos elevamos ao grau supremo da consciência 
(Hartmann, 1983, p. 440).

A divergência entre biólogos evolucionistas e aqueles que defendem 
a hipótese do design inteligente contém implicações de alcance muito sig-
nificativo, que extravasam o campo acadêmico-científico, pois desafiam os 
próprios limites entre ciência e metafísica. Os protagonistas dos dois cam-
pos em disputa parecem não ter percebido com clareza que os argumentos 
antievolucionistas endereçados por Behe e Meyer explicitam os potenciais 
de falseabilidade da teoria darwinista. A complexidade irredutível e a in-
compatibilidade matemática da mutação aleatória constituem-se como 
obstáculos evidentes para a validação indutiva da teoria evolutiva. Mas 
as implicações contidas na teoria do design inteligente não se limitam aos 
critérios de demarcação definidos por Popper, pois as evidências empíricas 



O materialismo é uma ilusão

89

disponíveis explicitam a falseabilidade não apenas dos fundamentos da te-
oria da evolução das espécies, mas da própria concepção de progresso que 
sustenta a lógica científica formulada pelo filósofo da ciência. O progresso 
científico, tal como formulado por ele, pressupõe que as teorias refuta-
das devem ser substituídas por outras mais adequadamente condizentes 
com os dados empíricos disponíveis, e é dessa forma que Popper concebe 
o progresso da ciência. Mas os argumentos antievolucionistas de Behe e 
Meyer, assim como o conceito de mutação dirigida formulado por Cairns, 
apontam para horizontes de progresso que extravasam os limites intracien-
tíficos, pois explicitam o núcleo metafísico da ciência. A teoria do design 
inteligente constitui um campo de falseabilidade que não se restringe à 
refutação da teoria da evolução, na medida em que evidencia a inexistência 
de um conhecimento verdadeiro que não esteja condicionado ao desen-
volvimento do espírito. É exatamente por ser um conhecimento racional 
que a ciência, em seu progresso histórico, não pode deixar de conduzir a 
horizontes que extrapolam os limites do entendimento (Verstand), e expli-
citam a razão como princípio unificador e totalizador da realidade em si 
mesma (Vernunft). O desenvolvimento progressivo da ciência ao longo da 
história destitui os parâmetros experimentais consagrados pela Revolução 
Científica de seu pedestal empirista, realizando potenciais de autoconsci-
ência racional que clarificam a identidade entre ciência e metafísica.



90



91

4
Imaterialismo e física quântica

Os princípios de complementaridade e incerteza

No domínio filosófico, a diferença entre o conhecimento científico 
e a simples opinião diz respeito à qualidade de incluir em si mesmo a ga-
rantia de sua própria validade. Nesse sentido, “opinião” é toda sentença, 
conhecimento ou narrativa cotidiana que não é capaz de apresentar ga-
rantias acerca de sua necessidade ou validade. A ciência, pelo contrário, se 
caracteriza pela qualidade intrínseca da posse de garantias de sua validade 
necessária e universal. Durante o contexto histórico que se estendeu desde 
a primeira metade do século XVI, especificamente com a publicação do he-
liocentrismo de Nicolau Copérnico, até as últimas décadas do século XVII, 
com o aparecimento da física de Issac Newton, as garantias de validade 
do conhecimento científico foram profundamente alteradas. Esse período 
histórico foi marcado pela Revolução Científica, movimento intelectual 
em que o conceito metafísico de ciência, que proporcionava garantias de 
validade absolutas para o conhecimento, foi substituído pela hegemonia de 
uma concepção de objetividade alicerçada na comprovação experimental 
dos fatos e informações, e inteiramente independente de pressupostos me-
tafísicos. Essa transformação radical nos fundamentos conceituais da ciên-
cia implicou uma transformação decisiva na concepção do mundo natural, 
que deixou de ser entendido como universo substancial dotado de quali-
dades divinas e transcendentes, passando a ser compreendido em sentido 



Sinésio Ferraz Bueno

92

essencialmente mecanicista. A natureza, que antes parecia dotada de prin-
cípios animistas e vitalistas, passou a ser compreendida como substância 
extensa passível de tradução geométrica e matemática, inteiramente alheia 
a concepções teleológicas. Dessa forma, a ciência moderna dedicou-se ao 
consagramento de uma ontologia materialista da natureza, fundamentada 
na homogeneidade e uniformidade da matéria, concebida como realidade 
extensa, redutível a modelos teóricos mecanicistas e completamente des-
conectada de qualidades espirituais de qualquer espécie. Na medida em 
que a Revolução Científica pressupõe a redução dos fenômenos físicos da 
natureza a movimentos corpóreos inteiramente desligados de um finalismo 
metafísico, a garantia de validade do conhecimento passou a ser a separa-
ção entre sujeito cognoscente e objeto do conhecimento.

A concepção mecanicista e experimentalista de conhecimento se tor-
nou hegemônica no âmbito científico até os anos 1920, quando a pesquisa 
dos fenômenos ultramicroscópicos da matéria obrigou à revisão do concei-
to de objetividade consagrado pela Revolução Científica. Na área de inves-
tigações científicas denominada “física quântica”, a ontologia materialista, 
segundo a qual o universo é constituído por partículas corpusculares e 
independentes, foi contestada em virtude da verificação empírica de que, 
no universo quântico, fótons, elétrons e todas as demais entidades assu-
mem uma condição fenomênica dualista e complementar entre o estado 
de onda e o estado de corpo, ou partícula. A partir de então, a concepção 
mecanicista e determinista de universo, que se mantinha hegemônica des-
de a física clássica de Newton, foi forçada a uma ruptura conceitual, que 
pode ser resumida pela apresentação dos mais importantes princípios da 
física quântica, consagrados pela Escola de Copenhagen: a complemen-
taridade de Niels Bohr e o princípio de incerteza, formulado por Werner 
Heisenberg.

1) O princípio de complementaridade formulado por Bohr sintetiza 
a alternância, experimentalmente verificada nos fenômenos quânticos, en-
tre o estado de onda e o estado de partícula. Nas condições experimentais 
de manipulação de entidades quânticas, tornou-se possível alternar situa-
ções em que os fenômenos são ou não são observados pelos pesquisadores. 
Quando não ocorre observação, e as imagens são registradas em uma tela 



O materialismo é uma ilusão

93

detectora, um elétron manifesta um padrão de interferência ondulatória, 
comportando-se como uma onda de energia. Por outro lado, quando os 
pesquisadores observam a trajetória, o elétron assume um formato cor-
puscular de partícula. Isso significa que elétrons, fótons, e todas as de-
mais entidades quânticas tanto podem assumir um formato ondulatório, 
que é incompatível com a solidez material que conhecemos no cotidiano, 
quanto podem se manifestar em formato corpuscular de acordo com os 
parâmetros da física clássica newtoniana. Essa superposição entre onda e 
partícula caracteriza uma condição que é filosoficamente ontológica, e se 
torna amplamente incompatível com o mecanicismo cartesiano e sua con-
cepção da extensão como propriedade substancial das coisas materiais. O 
formato ondulatório, em que a realidade se manifesta como um campo 
de energia, tende a ser conservado indefinidamente, até que, seja em fun-
ção da observação direta por uma consciência (interpretação “idealista”), 
seja pela influência dos instrumentos de medição (interpretação “realista”), 
ocorra o colapso da função de onda, que produz o formato corpuscular 
que é próprio aos objetos macroscópicos.

2) A superposição quântica entre onda e partícula acarreta uma an-
títese radical em relação ao determinismo newtoniano, que postula condi-
ções estáveis e previsíveis para os fenômenos físicos. Ao passo que a física 
clássica se baseia em princípios deterministas, que possibilitam prever a 
localização espacial e temporal de objetos corpusculares no âmbito macros-
cópico, no universo quântico é impossível estabelecer previamente a velo-
cidade e a posição de um objeto no espaço. Isso ocorre porque os próprios 
arranjos experimentais interferem decisivamente na trajetória das entida-
des. Quando fontes de iluminação são projetadas para visualizar a posição 
de um elétron, os feixes de luz provocam o aumento da velocidade e im-
pedem a determinação da localização espacial. Mas se a intensidade da luz 
for diminuída, o problema da interferência na velocidade é resolvido, mas 
a visualização é comprometida. Todos os experimentos de observação dos 
fenômenos quânticos são afetados por essa relação inversamente propor-
cional entre velocidade e localização espacial. O “princípio de incerteza” 
formulado por Heisenberg expõe a completa invalidação dos parâmetros 
clássicos da física newtoniana no âmbito quântico, em virtude da inde-



Sinésio Ferraz Bueno

94

terminação da localização de uma dada entidade no espaço e no tempo. 
Heisenberg (1995, p. 47) expressou com clareza o paradoxo enfrentado 
pelos cientistas, que são forçados a manejar conceitos da física clássica para 
descrever fenômenos em si mesmos irredutíveis à mecânica newtoniana: “é 
na tensão reinante entre esses dois pontos de partida que se encontra a raiz 
do caráter estatístico da teoria quântica”.

Quando se consideram esses dois conceitos fundamentais da física 
quântica, segundo a interpretação consagrada pela Escola de Copenhagen, 
o princípio de complementaridade e o de incerteza, três consequências se 
tornam inevitáveis e explicitam a peculiaridade desse campo de pesquisa. 
A primeira delas diz respeito à imprevisibilidade, que é intrínseca e insu-
perável. A medição dos fenômenos quânticos se sujeita a limites probabi-
lísticos e estatísticos, dada a impossibilidade de determinação precisa da 
localização de uma dada partícula no tempo e no espaço. A segunda con-
sequência diz respeito ao caráter instantâneo e não-local das conexões en-
tre entidades quânticas, pois fótons ou elétrons que estejam entrelaçados, 
mesmo estando separados por milhares de quilômetros, podem apresentar 
correspondência exata em seus movimentos rotacionais, e isso sem que 
haja transmissão de informação entre eles. A terceira consequência, com 
significativas implicações filosóficas, diz respeito ao comprometimento do 
conceito clássico de objetividade próprio ao paradigma cartesiano-newto-
niano. A física clássica se apoiava em uma “objetividade forte”, relacionada 
a uma concepção mecanicista de realidade, fundamentada na existência de 
objetos estáveis e empiricamente delimitados. O contexto experimental 
da física quântica, pelo contrário, se baseia em uma “objetividade fraca”, 
em virtude de estudar fenômenos dualísticos, indeterminados e compro-
metidos pela não-localidade dos objetos. Álvaro Balsas (1999, p. 128) sin-
tetizou as implicações filosóficas centrais da física quântica: “a mecânica 
quântica derruba a imagem de um mundo exterior, que se apoiava numa 
ontologia realista, mecanicista e coisista”. Antes das pesquisas quânticas, a 
investigação teórica de Albert Einstein levou à contestação da concepção 
atomística e corpuscular sobre o mundo material, substituindo-a pelo con-
ceito de “matéria” como concentração de grandes quantidades de energia 
eletromagnética em um espaço limitado:



O materialismo é uma ilusão

95

não podemos hoje imaginar o conjunto físico arquitetado sobre 
o conceito de matéria, como sucedeu aos físicos do século XIX. 
[…] A teoria da relatividade diz-nos que a matéria representa vastas 
quantidades de energia e que a energia representa matéria. […] 
Podemos, portanto, dizer: matéria é onde a concentração de energia 
é grande; campo, onde a concentração é pequena. Mas, se este é o 
caso, então as diferenças entre matéria e energia são quantitativas, 
não qualitativas. Não faz sentido considerar matéria e campo como 
duas qualidades diferentes entre si. Não podemos imaginar uma 
linha definida que distintamente separe matéria e campo (Einstein; 
Infeld, 1939, p. 215).

Primazia metafísica da consciência

Na concepção consagrada pela teoria da relatividade, houve uma no-
tável transformação no significado da extensão, que deixou de ser enten-
dida cartesianamente, como fundamento ontológico do mundo material, 
para ser agora compreendida como medida da concentração de energia em 
um campo eletromagnético. Por esse motivo, o significado de “mundo ma-
terial” no interior da teoria quântica pode ser traduzido em sentidos dife-
rentes, de acordo com o papel atribuído à consciência humana na cadeia de 
observação dos fenômenos relativos ao colapso da superposição entre onda 
e partícula. Após os trabalhos pioneiros realizados pelos pesquisadores da 
Escola de Copenhagen, na primeira metade do século XX, a controvérsia 
entre realistas e idealistas girou em torno da importância atribuída aos 
instrumentos de medição, ou à consciência, no que se refere à ação causal 
da descontinuidade entre o formato ondulatório e o formato corpuscular 
das entidades quânticas. Se a passagem do universo quântico ao universo 
clássico for interpretada como um fenômeno físico exclusivamente depen-
dente de interações mecânicas próprias aos instrumentos de medida, sendo 
completamente independente da observação pela consciência humana, te-
mos o que se convencionou denominar como interpretação realista, rela-
cionada a uma objetividade forte. Por outro lado, se o colapso da função 
de onda for interpretado como um fenômeno causado pela observação por 



Sinésio Ferraz Bueno

96

uma consciência humana, então teremos uma posição idealista, associada 
a uma objetividade fraca. 

A diferença entre ambos enfoques diz respeito à determinação mais 
precisa possível do momento em que o sistema ondulatório é colapsado, 
e a pesquisa das condições experimentais envolvidas nessa passagem foi 
denominada “problema da medição”. Segundo a interpretação realista, o 
colapso da função de onda é um fenômeno exclusivamente mecânico, cau-
sado pela amplificação do sinal emitido pelas entidades quânticas, cuja 
detecção por um osciloscópio precisa ser ampliada em um milhão de vezes 
(Pessoa Junior, 2001, p. 6). O processo de amplificação do sinal, que é 
imprescindível para a visualização da experiência, ocasionaria uma interfe-
rência macrofísica sobre os fenômenos quânticos, e segundo essa explica-
ção, a consciência do observador não teria nenhuma importância causal no 
colapso da função de onda. Essa explicação, de natureza termodinâmica, é 
refutada pela interpretação idealista mediante um argumento que delimita 
a própria diferença ontológica entre física e metafísica. Sob a perspectiva 
idealista, a presença da consciência na cadeia de eventos experimentais que 
circunscrevem a medição é um fato irredutível, que não pode ser contorna-
do. Mesmo que a metodologia empregada nas experiências adote cuidados 
rigorosos para garantir o isolamento das entidades quânticas e do aparato 
técnico de medição, para que não haja contato com o observador, o proces-
so de medição somente pode ser considerado encerrado no momento em 
que houver a observação por uma consciência humana. Por esse motivo, 
dada a descontinuidade necessária entre o âmbito quântico microscópi-
co e o âmbito clássico macroscópico, se torna empiricamente impossível 
demonstrar a interpretação realista, pois sempre será possível atribuir o 
colapso da função de onda à presença de uma consciência observadora.

A primazia explicativa da consciência no campo das pesquisas em 
física quântica constitui um argumento idealista e metafísico cuja justifi-
cativa conceitual no campo filosófico não é de maneira alguma dogmática, 
pois se deve à própria inconsistência das hipóteses contrárias, baseadas na 
objetividade forte da física clássica. A esse respeito, vale referir a impor-
tância de duas pesquisas relacionadas à consistência interna das teorias de 
medição, que se dedicam a justificar a objetividade forte. A primeira delas 



O materialismo é uma ilusão

97

foi realizada por Von Neumann, e consistiu em demonstrar a impossi-
bilidade da eliminação da presença do observador humano na cadeia de 
medição. Para Von Neumann, caso se tentasse eliminar o sujeito humano 
da cadeia experimental, os pesquisadores se veriam diante de um paradoxo 
insuperável. Isso porque a tentativa de isolamento das entidades quânticas 
do contato com a consciência observadora é um objetivo impossível, pois 
o próprio aparato técnico macroscópico de medição, sendo quântico em 
si mesmo, estaria necessariamente implicado como parte do experimen-
to. Isso provocaria a necessidade de introdução de um segundo aparelho, 
que por sua vez seria também seria inserido nas condições experimentais, 
e assim sucessivamente, em uma progressão infinita. Em outras palavras, 
“se todos os objetos (microscópicos ou macroscópicos) são constituídos 
por objetos quânticos, então a interação entre um objeto quântico (a ser 
medido) e um aparelho de amplificação (a supostamente medir) não com-
pletaria uma medição” (Arroyo, 2015, p. 91-92). De maneira radicalmente 
antagônica em relação à ciência clássica, em que é possível a separação 
entre sujeito e objeto, no campo da física quântica essa separação se torna 
impossível, uma vez que são as próprias condições empíricas de medição 
que exigem que a observação por uma consciência humana seja parte in-
dissociável do processo. Isso ocorre pelo fato de que apenas a consciência 
apresenta a qualidade ontológica de estar além dos limites da causalidade 
mecânica que afeta tanto as entidades quânticas como também o aparato 
de medição: “é inteiramente correto que a medição ou o processo relacio-
nado à percepção subjetiva é uma nova entidade em relação ao ambiente 
físico, e que não pode ser reduzido a este último. De fato, a percepção 
subjetiva nos conduz à vida intelectual interior do indivíduo, cuja natureza 
é extra observacional” (Von Neumann, 1955, p. 418). A segunda pesquisa 
dedicada a contestar a objetividade forte da ciência clássica foi realizada 
por Fritz Londom e Edmond Bauer, e consistiu em explicar o estatuto 
ontológico da consciência mediante a faculdade de introspecção, pois esta 
seria uma condição radicalmente autônoma em relação à causalidade me-
cânica. A consciência assume uma qualidade substancial em virtude de ser 
esfera de interioridade privilegiada e independente em relação aos fenôme-
nos físicos.



Sinésio Ferraz Bueno

98

Experimentos quânticos: dupla fenda e escolha retardada

O estatuto ontológico da consciência no âmbito quântico não se res-
tringe a ser uma hipótese metafísica, pois foi comprovado empiricamente 
por diversos experimentos, dentre eles o mais emblemático e didático é a 
experiência da dupla fenda, realizada pela primeira vez por Thomas Young, 
em 1801. Trata-se de um experimento clássico que demonstra o compor-
tamento dualístico não apenas de entidades subatômicas como elétrons 
ou fótons, mas também dos próprios átomos. Nessa experiência, feixes de 
elétrons ou fótons são direcionados para uma barreira com duas fendas 
estreitas, sendo depois conduzidos para uma placa fotográfica que registra-
rá a imagem produzida pelas entidades quânticas. Em princípio, em uma 
situação experimental em que não há a observação do experimento me-
diante a introdução de um aparelho detector, a imagem registrada na placa 
fotográfica é compatível com o comportamento ondulatório, denominado 
“padrão de interferência”. Mas em segundo momento, com a introdução 
do aparelho detector, que proporciona a medição, ou observação da expe-
riência, as entidades quânticas assumem o formato corpuscular de partícu-
las, compatível com a experiência intuitiva do mundo cotidiano. O caráter 
inusitado do experimento da dupla fenda reside em demonstrar que as 
entidades quânticas podem exibir comportamento ondulatório ou corpus-
cular, dependendo das condições experimentais, o que evidencia não so-
mente sua existência complementar, mas principalmente a importância da 
consciência observadora como fator que determina a própria existência do 
mundo material, posto que a configuração material aparece somente quan-
do ocorre a observação, mediante a introdução do aparelho de detecção.

A interpretação do resultado da experiência da dupla fenda reflete 
a divisão entre idealismo e realismo na física quântica, pois tanto é pos-
sível atribuir o colapso da função de onda à interferência causada pela 
observação pela consciência (idealismo), como também é possível explicar 
o formato de partícula material como efeito mecânico ocasionado pela 
interferência provocada pelos feixes de luz que são necessários para a ob-
servação ou medição do experimento (realismo). Mas um segundo experi-
mento mais recente, denominado “escolha retardada”, idealizado por John 



O materialismo é uma ilusão

99

Wheeler em 1978, e realizado empiricamente pela primeira vez em 1984, 
evidencia a primazia ontológica da consciência. Esse segundo experimento 
explora a propriedade do entrelaçamento ou emaranhamento quântico, 
que consiste na interconexão de duas partículas, mesmo quando separadas 
a grandes distâncias. O fenômeno do emaranhamento determina que duas 
partículas estejam correlacionadas, de tal maneira que qualquer alteração 
no estado de uma delas provoca modificação instantânea no estado da ou-
tra, independentemente da distância entre elas. O experimento da escolha 
retardada é um aperfeiçoamento da experiência da dupla fenda, em que 
entidades entrelaçadas são direcionadas para as duas fendas estreitas, po-
rém uma delas será observada somente após sua gêmea ter atingido a placa 
fotográfica situada atrás da dupla fenda. Para melhor elucidação do expe-
rimento, supondo que a e b sejam elétrons entrelaçados, a atingirá a placa 
fotográfica sem ser observado por um detector, e isso em princípio deveria 
determinar para ele um formato ondulatório ao atingir a placa fotográfica. 
Mas observemos que b será observado, e isso provoca um formato cor-
puscular, porém essa observação ocorrerá somente depois que a chegou a 
seu destino. O resultado do experimento de escolha retardada é peculiar 
e contraintuitivo pelo fato de que, estando ambas entidades entrelaçadas, 
a apresenta formato corpuscular ao atingir a placa fotográfica, porém isso 
ocorre antes de b ser observado pelo aparelho detector. Em princípio, isso 
parece sugerir uma hipótese de retrocausalidade temporal, segundo a qual, 
o conhecimento vindo do futuro, quando b é observado, determina o pas-
sado, uma vez que a assume um formato corpuscular que será assumido 
por b somente no futuro, quando será observado. Mas à luz da interpreta-
ção clássica da Escola de Copenhagen, não faz nenhum sentido tentar de-
terminar o passado antes do momento da detecção, pois o próprio passado 
é determinado somente no momento da observação.

O experimento de escolha retardada contém uma implicação que de-
safia as percepções habituais de tempo, pois revela a inexistência de padrões 
temporais que sejam independentes da detecção do fenômeno por uma 
consciência. Um aperfeiçoamento adicional desse experimento, denominado 
“apagador quântico”, evidencia ainda mais a primazia ontológica da consci-
ência. Após a observação de b por um aparelho detector, foram introduzidos 



Sinésio Ferraz Bueno

100

espelhos refletores que eliminam, ou “apagam” a informação sobre a detec-
ção de b, de maneira que b, sem ter sido observado, assuma o formato de 
onda. Como resultado dessa eliminação da informação, sua entidade gêmea 
a irá assumir formato ondulatório, de maneira compatível com o compor-
tamento de b no “futuro”. Quando os dois experimentos são combinados, 
temos o “apagador quântico de escolha retardada”, evento experimental que 
evidencia que o colapso da função de onda é determinado pela informação 
obtida por uma consciência observadora, e não pelos aparelhos de detecção, 
fato empírico que compromete decisivamente a explicação realista adotada 
pelas teorias de medição. De maneira incompatível com a percepção macro-
física e cotidiana, no âmbito quântico, nenhum fenômeno existe enquanto 
não tenha sido observado. A observação por uma consciência proporciona 
informação que é ontologicamente determinante para a existência do forma-
to material e corpuscular da realidade, fato que é decisivo para a contestação 
do realismo ingênuo tão caro à ciência moderna: 

os experimentos de escolha retardada derrubam tentativas 
simplistas de explicar o comportamento dos sistemas quânticos a 
partir de uma evolução causal no espaço e no tempo. [...] Também 
a ideia de que o padrão de interferência dá lugar ao comportamento 
corpuscular devido a uma ‘perturbação incontrolável’ causada pelo 
aparelho de medida pode ser questionada à luz desses experimentos 
(Lima, 2013, p. 44).

A valorização da consciência como elemento incontornável de des-
continuidade no âmbito das pesquisas em física quântica contém uma im-
plicação metafísica e idealista de consequências devastadoras no campo 
científico. Pois se a consciência do observador é o elemento responsável 
pelo colapso da função de onda, isso significa que o mundo material não 
é uma realidade ontologicamente independente, mas sim um produto se-
cundário condicionado pela consciência. Para justificar a ontologia meca-
nicista para a qual a realidade se reduz a um gigantesco conjunto de coisas 
materiais estáveis e autossubsistentes, seria necessário ao realismo clássico 
demonstrar o caráter secundário e simplesmente passivo da consciência no 
interior da cadeia de eventos experimentais do processo de medição. A im-
possibilidade de contestar a interpretação idealista no campo das pesquisas 



O materialismo é uma ilusão

101

quânticas suscita um paradoxo embaraçoso para os homens de ciência, 
pois a prioridade ontológica da metafísica como fundamento explicativo 
da realidade não é decorrência de reflexões especulativas no campo filo-
sófico, mas sim o resultado de exaustivos trabalhos experimentais. Foi o 
próprio método experimental da ciência que conduziu ao declínio da ob-
jetividade forte, para a qual os fenômenos naturais seriam completamente 
independentes do sujeito cognoscente, conduzindo ao primado idealista 
da consciência como núcleo irredutível da realidade objetiva. A incompati-
bilidade do paradigma clássico cartesiano-newtoniano com os fenômenos 
quânticos foi explicitada por Heisenberg mediante a reflexão acerca das 
implicações filosóficas da transferência do elétron entre órbitas atômicas, 
fenômeno conhecido como “salto quântico”. As referências mecanicistas e 
deterministas da física clássica são completamente invalidadas para com-
preender o salto quântico, pois a transferência do elétron entre órbitas 
atômicas não constitui um evento mecânico de deslocamento de um corpo 
entre dois pontos determinados no espaço e no tempo, movido por uma 
velocidade determinada e matematicamente mensurável. Em outras pala-
vras, no salto quântico, o que se denomina “elétron” não é uma partícula 
corpuscular individual que se desloca desde um ponto x em um momento 
x’, até um ponto y, em um momento y’. Nas palavras de Heisenberg:

se, portanto, o físico for solicitado a apresentar uma descrição 
do que realmente acontece em suas experiências, as palavras 
“descrição”, “realmente” e “acontece” podem somente se referir a 
suas acepções da vida diária ou, então, da física clássica. […] Exigir-
se que se “descreva o que ocorre” em um processo quântico, entre 
duas observações sucessivas, é uma contradição in adjecto pois a 
palavra “descrever” diz respeito ao uso de conceitos clássicos, 
enquanto, por outro lado, esses conceitos perdem sua validade no 
intervalo entre as observações; eles só se aplicam no momento da 
observação (Heisenberg, 1995, p. 110).

A primazia da consciência como faculdade introspectiva imaterial 
e irredutível ao mecanicismo, aproximou Heisenberg (1995, p. 110) de 
uma interpretação idealista sobre a física quântica, levando-o a explorar as 
afinidades entre física e metafísica: “a ontologia do materialismo repousava 



Sinésio Ferraz Bueno

102

na ilusão de que o sentido da existência, a ‘realidade’ direta, do Universo 
que nos cerca, pudesse ser extrapolado para o domínio atômico. Essa extra-
polação mostrou-se, todavia, impossível”. A divergência estrutural entre o 
realismo clássico newtoniano e os fenômenos quânticos levou Heisenberg 
a recorrer à metafísica de Aristóteles para formular uma concepção de rea-
lidade contestadora da ontologia materialista tradicionalmente consagrada 
pela ciência ocidental. Nessa nova concepção, a matéria não é um estado 
autossubsistente e substancial conforme concebeu Descartes, mas sim uma 
potência aristotélica, vale dizer, uma capacidade virtual que pode ou não 
se concretizar como ato. Se os fenômenos quânticos são perpassados pelo 
princípio de incerteza formulado por Heisenberg, que impõe a impossibi-
lidade de determinação exata da localização e da velocidade de uma partí-
cula em um momento temporal determinado, isso implica que a distância 
entre potência e ato é uma qualidade intrínseca à realidade em si mesma. A 
incerteza quântica não diz respeito a uma insuficiência técnica do aparato 
experimental, não constituindo, em termos filosóficos, um problema epis-
temológico. Para Heinserberg, a incerteza é uma qualidade da realidade em 
si mesma, e esse fato da natureza impõe que a passagem do estado imaterial 
de uma onda de energia para o estado material e corpuscular que corres-
ponde à realidade macroscópica que conhecemos, requer uma concepção 
de objetividade cuja formulação exige entendimento metafísico:

talvez se possa chamá-la de tendência ou possibilidade objetiva, 
uma potencialidade, a potentia no sentido da filosofia aristotélica. 
De fato, eu pessoalmente acredito que a linguagem que os físicos 
efetivamente utilizam, ao falar sobre fenômenos atômicos, sugere 
em suas mentes algo semelhante ao conceito de potentia. E os 
físicos, assim, foram gradualmente se habituando a falar, por 
exemplo, de órbitas eletrônicas, não como uma “realidade”, 
mas sim como uma potentia. […] Nas experimentações com 
fenômenos atômicos, temos que lidar com coisas e fatos, com 
fenômenos que são tão reais quanto aqueles da vida quotidiana. 
Mas os próprios átomos e partículas elementares não exibem 
o mesmo tipo de realidade: eles dão lugar a um universo de 
potencialidades ou possibilidades ao invés de um mundo de 
coisas e fatos (Heiserberg, 1995, p. 136-140).



O materialismo é uma ilusão

103

Física quântica e idealismo hegeliano

Esse percurso idealista inerente à teoria quântica foi antecipado em 
termos puramente especulativos pelo sistema filosófico de Hegel, na me-
dida em que o movimento de autoconsciência da razão, que é intrínseco à 
realização da consciência de si do Espírito Absoluto, implica compreender 
como ilusão a concepção positivista de que o mundo objetivo seja uma re-
alidade externa de objetos autossubsistentes e independentes da consciên-
cia. Para Hegel, a superação da consciência infeliz, que é o estágio em que 
o espírito não se reconhece na realidade que ele mesmo produz, requer que 
o sujeito saiba se reconhecer por trás do véu que parece se interpor diante 
da realidade: “não há verdade que, em última análise, não se relacione es-
sencialmente com o homem concreto, e que não seja verdade do sujeito. O 
mundo será hostil e falso enquanto o homem não destruir a objetividade 
e se reencontrar, bem como à sua própria vida, ‘por trás’ das formas rígi-
das das coisas e das leis” (Marcuse, 1978, p. 114). Na Fenomenologia do 
Espírito, o filósofo expõe a realização da autoconsciência espiritual como 
um processo histórico que requer a superação da incapacidade intelectual 
do entendimento (Verstand), e isso significa justamente a contestação da 
certeza da existência de objetos materiais independentes, autossubsistentes 
e desconectados da teleologia do Espírito Absoluto. A realização da au-
toconsciência espiritual pressupõe a superação da oposição entre sujeito 
cognoscente e objeto do conhecimento, para que a consciência possa se 
reconhecer como mediação fundamental da realidade fenomênica. O abis-
mo kantiano entre sujeito e objeto se transforma em ilusão assim que a 
realidade deixa de ser concebida como uma totalidade de coisas autônomas 
e autossubsistentes e passe a ser reconhecida como produto da consciência: 
“fica patente que por trás da assim chamada cortina, que deve cobrir o in-
terior, nada há para ver; a não ser que nós entremos lá dentro – tanto para 
ver como para que haja algo ali que possa ser visto” (Hegel, 2002, p. 132).

Se adotarmos a perspectiva da fenomenologia do espírito de Hegel, 
a oposição entre a objetividade forte, vinculada a um ponto de vista “re-
alista”, e a objetividade fraca, relacionada a um ponto de vista “idealis-
ta”, espelha o dilaceramento espiritual que caracteriza o desenvolvimento 



Sinésio Ferraz Bueno

104

histórico da física quântica. O dualismo entre realismo e idealismo está 
inserido em um processo histórico que opõe a certeza sensível positivista, 
baseada na concepção de que o mundo objetivo é constituído por objetos 
inteiramente autônomos em relação à consciência, à descoberta filosófica 
de que é a própria consciência que se oculta por trás do véu que a separa 
de uma suposta coisa-em-si incognoscível. Em termos hegelianos, as pes-
quisas em física quântica obrigam a consciência a se desprender de suas 
ilusões “realistas”, e essa constatação foi impulsionada pelo argumento de 
Von Neumann, que introduz a consciência como esfera de interioridade 
autônoma que é decisiva para o colapso da função de onda. Nesse sentido, 
a indeterminação e incerteza explicitados por Heisenberg não se devem 
a um deficit de natureza epistemológica relacionado à imprecisão ou in-
suficiência dos instrumentos técnicos de análise, pois refletem a centrali-
dade ontológica da consciência. Ainda que o próprio Heisenberg tenha 
restringido sua reflexão filosófica aos limites da razão pura kantiana, seus 
escrúpulos científicos não foram suficientes para manter a separação entre 
sujeito e objeto. A centralidade da consciência nos estudos quânticos apon-
ta para a superação da concepção coisista e mecanicista da realidade que 
historicamente caracterizou a ciência moderna, revelando a consciência 
como potência negativa de superação da estranheza aparente da realidade.

Física quântica e metafísica

Posteriormente aos estudos pioneiros da Escola de Copenhagen, na 
primeira metade do século XX, Erwin Schrödinger imprimiu uma guina-
da metafísica na reflexão acerca dos problemas filosóficos suscitados pela 
física quântica. Schrödinger apresentou a única solução possível para o 
problema do solipsismo da consciência, que se torna incontornável quan-
do se assume a centralidade ontológica da consciência. Quando o realismo 
externo intuitivamente pressuposto pelo senso comum entra em suspensão 
no âmbito de uma reflexão idealista, o solipsismo emerge como horizonte 
inevitável, pois se torna lícito ao sujeito cognoscente situar a si mesmo 
como a única subjetividade envolvida na produção da realidade. Esse pa-



O materialismo é uma ilusão

105

radoxo foi explorado inicialmente por Eugene Wigner, que explicitou o 
problema de que, havendo infinitos sujeitos capazes de colapsar um siste-
ma quântico específico, haveria também uma cadeia de infinitas realidades 
produzidas por consciências isoladamente envolvidas em uma condição 
solipsista. Perante uma cadeia infinita de realidades, o isolamento solipsista 
de cada consciência singular em relação a todas as demais implica na im-
possibilidade de estabelecer a prioridade ontológica a qualquer uma delas, 
pois para todos os sujeitos envolvidos a sua própria observação é a única 
efetivamente válida e dotada de realidade. Na perspectiva de Wigner, não 
se trata de diferentes pontos de vista frente a uma única realidade objetiva, 
mas sim infinitas realidades, correspondentes a infinitos observadores en-
cerrados em seu isolamento privado. Esse paradoxo parece comprometer 
decisivamente a interpretação idealista dos fenômenos quânticos, exigin-
do o realismo externo como pressuposto incontornável para o problema. 
Schrödinger (1997, p. 102) sintetiza o problema como impossibilidade de 
conciliar a existência de uma realidade estável e objetiva com o paradoxo 
aritmético de infinitas consciências: 

será que o meu mundo é realmente igual ao seu? Existiria um 
único mundo real a ser distinguido de suas imagens introjetadas 
pelo modo de percepção dentro de cada um de nós? Em caso 
afirmativo, seriam essas imagens semelhantes ao mundo real ou 
seria este último o mundo ‘em si’, talvez bem diferente daquele que 
percebemos? (Schrödinger, 1997, p. 102). 

Para Schrödinger, o paradoxo entre a unidade do mundo e a plu-
ralidade das consciências pode ser solucionado mediante a concepção da 
existência de uma única consciência substancial e suprema que existe como 
fundamento de cada consciência singular: “para a filosofia, então, a ver-
dadeira dificuldade reside na multiplicidade espacial e temporal de ob-
servar e pensar. Se todos os eventos ocorressem em uma consciência, toda 
a situação seria extremamente simples” (Schrödinger, 1964, p. 18). Para 
formular essa concepção de uma consciência imanente universal, que é 
filosoficamente compatível com o Deus de Espinosa e o Geist de Hegel, sua 
referência é o pensamento védico indiano dos Upanishads, datados entre 
os séculos VIII e IX a.C., para os quais o mundo material é produzido por 



Sinésio Ferraz Bueno

106

uma estrutura transcendental imanente à pluralidade das consciências: “de 
maneira resumida, é a visão de que todos nós, seres vivos, estamos unidos 
pois somos, na verdade, aspectos de um único ser, que talvez, na termino-
logia ocidental, possa ser chamado de Deus, enquanto nos Upanishads seu 
nome é ‘Brahman’” (Schrödinger, 1964, p. 95).

À luz das reflexões de Schrödinger, os parâmetros mecanicistas da ob-
jetividade “forte” da física clássica, que pressupõe a existência de uma reali-
dade material “em si” e autônoma em relação ao observador, são contestados 
diante da impossibilidade de eliminação da consciência na cadeia de eventos 
experimentais da medição. O realismo materialista, que concebe a realidade 
como um gigantesco conjunto de objetos estáveis e independentes é suplan-
tado pela primazia da consciência como fundamento do mundo material. 
Embora o solipsismo pareça ser incontornável, na medida em que o isola-
mento de cada consciência singular em relação a todas as demais impossibi-
lita explicar como é possível que a pluralidade das consciências se veja diante 
de uma única realidade objetiva, essa antinomia é resolvida por Schrödinger 
mediante a concepção de uma estrutura transcendental imanente a todas as 
consciências. O problema do isolamento solipsista da consciência singular 
encontra uma resolução logicamente satisfatória mediante a concepção de 
Deus como substância capaz de unificar a pluralidade das consciências sin-
gulares. Dessa forma, o problema teórico da relação entre sujeito e objeto 
provocado pelas pesquisas em física quântica expõe a ciência ocidental a um 
paradoxo embaraçoso, pois a explicação idealista formulada por Schrödinger 
não se originou de reflexões especulativas no campo metafísico, na medida 
em que ela é o resultado do próprio progresso científico.

O dilema quântico entre objetividade forte e fraca espelha o proces-
so hegeliano de desenvolvimento da autoconsciência do espírito, em seu 
trajeto desde a concepção mecanicista e determinista da ciência moderna, 
até o primado idealista da consciência como núcleo ontológico da rea-
lidade objetiva. Nesse sentido, o sistema filosófico de Hegel claramente 
antecipou, sob termos puramente especulativos, o desenvolvimento histó-
rico que demarca a separação entre a ciência clássica e a física quântica. A 
oposição entre o realismo mecanicista e determinista e o idealismo susci-
tado pela física quântica já estava presente na diferença entre o idealismo 



O materialismo é uma ilusão

107

transcendental de Kant e o idealismo absoluto de Hegel. Se, para Kant, 
o conhecimento da coisa-em-si constituía uma impossibilidade racional, 
para Hegel, tal incognoscibilidade nada mais era que um obstáculo pro-
duzido pelo próprio entendimento (Verstand), e, portanto, passível de su-
peração dialética pela razão (Vernunft). Nesse sentido, a crítica de Hegel 
a Kant se dirigia também à ambição positivista de reduzir a realidade aos 
pressupostos mecanicistas, deterministas e coisistas da objetividade forte, 
então representada pela física newtoniana. Desde a razão pura kantiana até 
o idealismo de Hegel, a ciência ocidental é impulsionada a compreender 
seu progresso histórico como desdobramento da autorreflexão do espírito.

Física quântica e autoconsciência do espírito

Dessa forma, o progresso da ciência não deve ser filosoficamente 
compreendido como ruptura com a metafísica, pois está inserido no con-
junto histórico de experiências que a consciência realiza em seu processo 
de autorreflexão, uma vez que “a Dialética é a experiência que a consciência 
tem de si mesma” (Hartmann, 1983, p. 375). A autoconsciência da razão 
é o núcleo do processo de realização do Espírito Absoluto como sujeito, 
e no atual momento histórico, ela implica a superação dialética da ilusão 
positivista que concebe a realidade material como uma totalidade onto-
lógica separada do sujeito cognoscente. O desenvolvimento histórico da 
física quântica está inserido em um processo de autocompreensão da razão, 
cuja mais importante descoberta é o reconhecimento da inexistência de 
objetos materiais separados do sujeito do conhecimento. O véu entre o 
sujeito cognoscente e o objeto deve ser reconhecido como obstáculo posto 
pelo próprio sujeito. Embora os horizontes teleológicos pressupostos pela 
fenomenologia do Espírito de Hegel sejam inaceitáveis para os homens 
de ciência, a reflexão filosófica somente adquire consistência lógica desde 
que o espírito humano seja compreendido como veículo de realização do 
Espírito Absoluto. O dualismo entre sujeito e objeto deve ser reconhecido 
e superado, para que o estranhamento diante do mundo possa dar lugar à 
unidade do espírito consigo mesmo:



Sinésio Ferraz Bueno

108

O universo é a corporificação das funções vitais de Deus, isto é, das 
condições de sua existência. Mas ele também é inteiramente uma 
expressão de Deus, isto é, algo posto por Deus visando manifestar o 
que ele é. Por isso, o universo deve tanto ser apreendido como algo 
análogo a uma forma de vida, logo, deve ser entendido mediante a 
categoria da “teleologia interna”, derivada do aristotelismo, quanto 
deve ser interpretado como algo análogo a um texto em que Deus 
diz o que ele é (Taylor, 2014, p. 114).

O sistema filosófico de Hegel representa um dos maiores esforços 
reflexivos para superar o conceito de Deus como simples transcendência 
inacessível, tornando-o compatível com a prova ontológica de Anselmo, 
e com o conceito de espinosano de causa sui. Sua concepção imanentista 
de Deus o torna inseparável da corporificação em entidades humanas sin-
gulares, e é dessa forma que se torna compreensível a presença do infinito 
no finito. O Absoluto é sujeito cósmico que autoproduz suas condições de 
existência, e sua mais plena realização se expressa nas potencialidades da 
subjetividade livre, racional e autoconsciente. Dessa forma, uma vez que o 
conceito hegeliano de espírito, sendo síntese entre infinito e finito, permite 
a superação do dualismo entre a consciência humana e Deus, sua formula-
ção se torna compatível com a resolução proposta por Schrödinger acerca 
do problema do solipsismo da consciência. Se o Espírito Absoluto é sujeito 
que se realiza pela mediação da pluralidade das consciências humanas, o 
monismo idealista postulado por Schrödinger de forma alguma pode ser 
reduzido a uma explicação mística, pois ele adquire sua mais expressiva 
relevância como idealismo filosófico que torna possível a compreensão da 
física quântica. O físico reconheceu isso claramente, demonstrando plena 
compreensão sobre a metafísica como fundamento da ciência moderna: “a 
metafísica não é parte do edifício do conhecimento, mas é seu suporte, e 
sem ele nenhuma construção futura torna-se possível. Talvez se possa dizer 
que a metafísica se transforma em física no curso de seu desenvolvimento” 
(Schrödinger, 1964, p. 5). Seu entendimento de Deus como unidade ima-
nente e suprema que é o fundamento subjacente à pluralidade das cons-
ciências é perfeitamente compatível com o conceito hegeliano de espírito, 
concebido como unidade da unidade e da multiplicidade:



O materialismo é uma ilusão

109

Para nós, portanto, já está presente o conceito do espírito. Para a 
consciência, o que vem-a-ser mais adiante, é a experiência do que 
é o espírito: essa substância absoluta que na perfeita liberdade e 
independência de sua oposição – a saber, das diversas consciência-
de-si para si essentes – é a unidade das mesmas: Eu, que é Nós, Nós 
que é Eu. A consciência tem primeiro na consciência de si, como 
no conceito de espírito, seu ponto de inflexão, a partir do qual se 
afasta da aparência colorida do aquém sensível, e da noite vazia 
do além suprassensível, para entrar no dia espiritual da presença 
(Hegel, 2002, p. 142).

O confronto entre realismo e idealismo no âmbito das pesquisas em 
física quântica não é um problema epistemológico restrito à oposição entre 
objetividade “forte” e objetividade “fraca”, pois consiste em um momento 
essencial do desenvolvimento da consciência de si. Em termos hegelianos, 
se trata de um processo de dilaceramento do espírito, historicamente mani-
festado na oposição entre o apego coisista que é próprio à ciência clássica, e 
a concepção idealista que impulsiona a consciência para além de si mesma. 
O problema filosófico que é subjacente à pesquisa quântica implica a rup-
tura radical com os parâmetros mecanicistas inaugurados no contexto da 
Revolução Científica e consagrados pelo positivismo. Desde então, como 
se sabe, o progresso científico assumiu como critério fundamental e nor-
mativo a negação do caráter absoluto da verdade, bem como a negação da 
existência de qualquer esfera suprassensível que não se submeta à verifi-
cação empírica. Mas o campo de pesquisas em física quântica estabeleceu 
uma falseabilidade popperiana acerca do mecanicismo da física tradicional 
que não se limita a tornar possíveis condições empíricas capazes de operar 
a substituição de uma teoria científica por outra mais adequada, uma vez 
que os novos parâmetros experimentais introduzem a prioridade ontológi-
ca da metafísica1. Sob tais pressupostos, a reflexão filosófica corajosamente 

1	 Uma das interpretações mais extravagantes sobre a teoria quântica se traduz em autêntico modelo 
elucidativo acerca da sobrevivência do gênio maligno cartesiano, não mais limitado à dúvida hiperbólica 
sobre a existência de objetos materiais, mas como ceticismo antiteleológico. Uma teoria conhecida como 
Qbism (Quantum bayesianism) adota a centralidade da consciência observadora, mas em vez da prioridade 
ontológica da consciência em sentido metafísico, prefere conceber o colapso da função de onda como 
fenômeno inteiramente subjetivo e restrito à perspectiva de um único indivíduo singular (Campbell 
et al., 2017). Essa teoria nega a existência de uma realidade objetiva independente, pois ao colapsar a 
função de onda, a consciência observadora estaria “renderizando” informações digitais que integrariam um 
gigantesco programa de computador, possivelmente criado e manipulado por inteligências transhumanas. 
O Qbism assume explicitamente a metáfora da realidade objetiva como um jogo de computador em que 



Sinésio Ferraz Bueno

110

proposta por um homem de ciência tão representativo como Schrödinger, 
constitui-se como etapa necessária do desenvolvimento do autoconheci-
mento do espírito. Ao mesmo tempo, essa reflexão é fonte de angústia, pois 
ela implica desafiar a restrição autoimposta pela ciência de admitir como 
legítimos somente os problemas previamente delimitados pelo alcance ins-
trumental. Esse caráter negativo, intrínseco aos princípios de incerteza e 
complementaridade próprios aos estudos da Escola de Copenhagen, espe-
lha a desigualdade hegeliana entre o objeto e seu conceito, integrando o 
trajeto da consciência infeliz: “a consciência de si é a subjetividade erigida 
em verdade, mas tal subjetividade deve descobrir sua própria insuficiên-
cia, experimentar a dor do Si que não chega à unidade consigo mesma” 
(Hyppolite, 1999, p. 205). Com maior ou menor clareza compreensiva, os 
pesquisadores quânticos estão engajados em uma experiência de negativi-
dade em que ontologia e ética estão entrelaçadas, pois na medida em que a 
consciência cognoscente adquire compreensão ontológica de si mesma, ela 
ao mesmo tempo efetiva potenciais éticos de desprendimento em relação 
aos imperativos instrumentais que no atual momento histórico atrelam o 
aparato técnico e científico à reprodução da barbárie. De maneira análoga 
às implicações metafísicas da teoria do design inteligente, tratadas no capí-
tulo anterior, também no campo da física quântica o progresso da ciência 
estabelece potenciais de falseabilidade teórica que denunciam a ilusão ma-
terialista, e impulsionam a ciência para além de si mesma.

os seres humanos são jogadores realizando movimentos que ativam informações digitais e geram uma 
realidade simulada necessária para desempenhos específicos. Essa teoria assume a perspectiva de que o 
design inteligente, traduzido em linguagem matemática, evidenciaria que o universo é uma realidade 
cósmica formada por bits de informação digital, que seriam as unidades mínimas formadoras das entidades 
quânticas. O fato de que essa concepção bizarra acerca da realidade cósmica seja preferível a uma integração 
teórica com a metafísica evidencia o dogmatismo da ciência ocidental perante uma perspectiva finalística.



111

5
Materialismo dialético e 
metafísica

O marxismo como síntese entre dialética e ciência

Desde a publicação das obras clássicas de Marx e Engels no século 
XIX, o materialismo dialético se tornou o paradigma teórico mais ade-
quado para a compreensão das contradições da estrutura econômica da 
sociedade burguesa. Para os dois pensadores, as condições materiais de 
existência determinam os acontecimentos históricos, pois é o conjunto das 
relações de produção, que constituem a estrutura econômica da sociedade, 
que molda os processos sociais, políticos e espirituais. Essa primazia da 
base material é explicada pelo deciframento do processo pelo qual o tra-
balho humano concreto, vale dizer, a energia empregada na atividade de 
transformação dos recursos naturais em recursos sociais, se transforma em 
trabalho abstrato. Pela atividade de transformação da natureza, os seres hu-
manos produzem bens inicialmente caracterizados pelo valor de uso, que 
se refere a necessidades práticas destinadas à satisfação de necessidades hu-
manas, porém a inserção desses bens na economia de mercado é marcada 
pela primazia do valor de troca, relacionado com sua condição econômica 
e social como mercadoria. A originalidade da análise de Marx consiste no 
deciframento do processo de ocultamento das determinações concretas 
do trabalho humano - a energia e o tempo gasto na fabricação dos bens 
de consumo - mediante um aparecer social que se caracteriza pela prima-
zia do valor de troca sobre o valor de uso. Embora o capitalismo apareça 



Sinésio Ferraz Bueno

112

imediatamente à consciência como um gigantesco sistema de fabricação e 
distribuição de mercadorias que adquirem valor no momento em que são 
distribuídas no mercado, a análise marxista revela que seu valor efetivo é 
determinado pela quantidade de tempo de trabalho empregado para sua 
produção. Esse processo de ocultamento das condições sociais concretas 
que constituem os bens de consumo que circulam no mercado é denomi-
nado por Marx como fetichismo da mercadoria, fenômeno que designa 
o aparecer social dos produtos do trabalho humano como simples coisas 
dotadas de qualidades abstratas no mercado capitalista. O materialismo 
dialético é o método empregado no desvelamento das mediações sociais 
que distorcem sistematicamente a exploração econômica do trabalho (ori-
ginada da mais-valia, que é o excedente de trabalho não pago), e produzem 
uma representação ideológica da realidade, pela qual as mercadorias apare-
cem como simples objetos dotados de aparência autônoma e independente 
da atividade humana concreta:

O trabalho que põe valor de troca se caracteriza pela apresentação, 
por assim dizer, às avessas, das relações sociais das pessoas, ou seja, 
como uma relação social entre coisas. Somente na medida em que 
um valor de uso se relaciona com um outro como valor de troca 
é que o trabalho das diferentes pessoas se relaciona entre si como 
igual e geral. Por isso, se é correto dizer que o valor de troca é 
uma relação entre pessoas, é preciso contudo acrescentar: relação 
encoberta por coisas (Marx, 1985, p. 140).

Os fundamentos conceituais do materialismo dialético, que permi-
tiram a Marx e Engels empreender uma vigorosa compreensão dos me-
canismos de ocultação da atividade concreta de produção da riqueza na 
sociedade burguesa, originaram-se historicamente como um corpo teórico 
híbrido, resultado da integração entre o empirismo da ciência moderna 
e a dialética de Hegel. Para considerarmos o materialismo dialético dessa 
maneira, como síntese entre ciência moderna e dialética hegeliana, é neces-
sário ressalvar que “o mecanicismo do primeiro, que é incompatível com 
a dialética, e o idealismo da segunda, que é incompatível com o materia-
lismo, são rejeitados como ‘metafísicos’ e ‘ideológicos’” (Bottomore, 2012, 
p. 409). Nesse sentido, o empirismo da ciência moderna é absorvido pelo 



O materialismo é uma ilusão

113

marxismo por suas características antimetafísicas, relacionadas à rejeição 
do inatismo, ao recurso à evidência sensível e à comprovação empírica 
como critérios para o estabelecimento do conhecimento verdadeiro. Ao 
mesmo tempo, a hipótese mecanicista, que interpreta os fatos naturais ex-
clusivamente como resultado do movimento de corpos extensos no espa-
ço, é rejeitada em nome de uma compreensão dialética que compreende 
a contradição como força motriz que impulsiona o desenvolvimento da 
natureza. De maneira análoga, a dialética de Hegel é incorporada pelo 
materialismo dialético por sua capacidade de análise da contradição como 
movimento interno da realidade histórica e social, porém abstraída dos 
elementos especulativos e espirituais que demarcam o idealismo. Em sua 
obra Dialética da natureza, Engels confronta a dedução idealista das leis 
da natureza realizada por Hegel, argumentando que os princípios básicos 
da dialética derivam diretamente do funcionamento da natureza. A apre-
ciação empírica das leis físicas da natureza evidencia que “a natureza é a 
pedra de toque da dialética, e as modernas ciências naturais nos oferecem 
para essa prova um acervo de dados extremamente copiosos e enriquecidos 
cada dia que passa, demonstrando com isso que a natureza se move, em 
última instância, pelos caminhos dialéticos e não pelas veredas metafísicas” 
(Engels, 1979, p. 10). O materialismo dialético integra, dessa forma, o 
empirismo secularizante da ciência moderna com o método dialético, en-
tendido como análise da contradição intrínseca às condições históricas de 
produção e reprodução da existência da sociedade:

Os novos fatos obrigaram à revisão de toda a história anterior, e 
então se viu que, com exceção do Estado primitivo, toda a história 
anterior era a história das lutas de classes, e que essas classes sociais 
em luta entre si eram em todas as épocas fruto das relações de 
produção e de troca, isto é, das relações econômicas de sua época; 
que a estrutura econômica da sociedade em cada época da história 
constitui, portanto, a base real cujas propriedades explicam, em 
última análise, toda a superestrutura integrada pelas instituições 
jurídicas e políticas, assim como pela ideologia religiosa, filosófica, 
etc. de cada período histórico. Hegel libertara da metafísica a 
concepção da história, tornando-a dialética; mas sua interpretação 
da história era essencialmente idealista. Agora, o idealismo 
fora despejado do seu último reduto: a concepção da história -, 



Sinésio Ferraz Bueno

114

substituída por uma concepção materialista da história, com o 
que se abria o caminho para explicar a consciência do homem por 
sua existência, e não esta por sua consciência, que era até então o 
tradicional (Engels, 1979, p. 12).

A análise realizada pelo materialismo de Marx sobre o fetichismo 
da mercadoria não pretende ser apenas uma exposição crítica e dialética 
da atividade concreta de produção da existência social, mas também uma 
contestação incisiva do idealismo de Hegel. O núcleo teórico da crítica 
marxista ao idealismo hegeliano pode ser resumido em quatro aspectos 
centrais que esclarecem a concepção de materialismo segundo Marx. Em 
primeiro lugar, o espírito deixa de ser considerado uma força motriz que 
se exterioriza e se interioriza na história e nas condições culturais e so-
ciais, pois a base da realidade são as condições materiais da sociedade. Em 
segundo lugar, os conceitos filosóficos metafísicos não são, para Marx, 
momentos necessários de um processo de autorrealização da consciência 
de si espiritual, mas sim abstrações afastadas da realidade concreta que é 
determinada pelas contradições da estrutura material da sociedade. Em 
terceiro lugar, a dialética diz respeito a tais contradições materiais, e não a 
momentos de dilaceramento do espírito consigo mesmo. Em quatro lugar, 
a história não é um processo de produção e superação de contradições 
espirituais teleologicamente orientadas, mas sim o resultado da ativida-
de concreta dos homens através da prática social. Uma síntese apropriada 
dessas diversas implicações da crítica marxista ao idealismo de Hegel no 
campo filosófico transparece no entendimento de que a práxis social é o 
fundamento ontológico que condiciona todas as esferas espirituais da vida: 
“não é a consciência dos homens que determina o seu ser, mas, ao con-
trário, é o seu ser social que determina sua consciência” (Marx, 1985, p. 
130). Dessa maneira, considerando que o pensamento de Marx integra a 
dialética hegeliana expurgando-a de seus elementos idealistas, com o em-
pirismo da ciência, uma vez privado do mecanicismo, seu materialismo 
pressupõe que as contradições dialéticas se fundamentam em pressupostos 
concretos e empiricamente demonstráveis. A objetividade científica da crí-
tica materialista se fundamenta na análise de fatos históricos e sociais, cuja 
objetividade deriva da própria teoria materialista:



O materialismo é uma ilusão

115

Totalmente ao contrário do que ocorre na filosofia alemã, que 
desce do céu à terra, aqui se ascende da terra ao céu. Ou, em outras 
palavras: não se parte daquilo que os homens dizem, imaginam 
ou representam, e tampouco dos homens pensados, imaginados e 
representados para, a partir daí, chegar aos homens e carne e osso; 
parte-se dos homens realmente ativos e, a partir de seu processo 
de vida real, expõe-se também o desenvolvimento dos reflexos 
ideológicos e dos ecos desse processo de vida. [...] Essa maneira 
de considerar as coisas não é desprovida de pressupostos. Parte 
de pressupostos reais e não os abandona um só instante. Estes 
pressupostos são os homens, mas não em qualquer fixação ou 
isolamento fantásticos, mas em seu processo de desenvolvimento 
real, em condições determinadas, empiricamente visíveis. Desde 
que se apresente este processo ativo de vida, a história deixa de 
ser uma coleção de fatos mortos, como para os empiristas ainda 
abstratos, ou ação imaginária de sujeitos imaginários, como para os 
idealistas (Marx; Engels, 1999, p. 37-38).

A circularidade viciosa do materialismo dialético

Para compreender a centralidade desse argumento mobilizado por 
Marx contra o idealismo de Hegel, é importante entender os diferentes 
significados dos termos “abstrato” e concreto” nas duas tradições de pensa-
mento. Para Hegel, abstrato é todo objeto finito e singular, testemunhado 
imediatamente pela consciência, e concreto é o conceito filosófico, pois so-
mente este é capaz de designar a substância dos objetos, ou seja, o que estes 
são em si mesmos. Para Marx, pelo contrário, abstratos são os conceitos 
filosóficos que representam uma realidade ideal despojada de substância 
empírica e histórica, e concreta é a atividade humana de transformação 
dos recursos naturais em mercadorias, bem como a circulação destas no 
mercado capitalista. Na análise de Marx, passar do abstrato ao concreto 
implica compreender o fetichismo da mercadoria como resultado da ati-
vidade concreta de produção da existência humana, e é por esse motivo 
que para ele a práxis é o fundamento ontológico que condiciona o ser 
humano como ser social. Esse é o principal motivo que justifica sua crítica 
ao idealismo hegeliano, pois ao contrário deste, que concebe a história 



Sinésio Ferraz Bueno

116

como realização do Espírito Absoluto, para o marxismo, o fundamento 
ontológico são os fatos históricos e sociais, entendidos como resultado da 
práxis material. Mas a diferença entre essas diferentes concepções acerca de 
“abstrato” e “concreto” envolve teores igualmente muito diversos no que 
se refere à consistência lógica do idealismo e do materialismo. O idealismo 
de Hegel é fundamentado em um conceito metafísico de espírito que é 
exclusivamente especulativo e não requer qualquer tipo de verificação em-
pírica, e por esse motivo sua fundamentação é logicamente consistente. O 
espírito é causa de si mesmo, causa sui, é substância concreta de tudo que 
existe, e diante dele a chamada práxis material somente pode ser abstrata, 
pois é inteiramente condicionada pela consciência. Por outro lado, embora 
Marx fundamente sua análise em “homens de carne e osso”, as “condições 
determinadas, empiricamente visíveis” que fundamentam o nível concreto 
da realidade ostentam uma fundamentação lógica que é inseparável do 
próprio materialismo que elas deveriam justificar. Em outras palavras, as 
pretensões do materialismo dialético de fundamentar ontologicamente a 
práxis material são decisivamente comprometidas por uma circularidade 
viciosa insuperável.

O pressuposto metafísico do materialismo dialético

Malgrado a inconsistência conceitual da crítica de Marx a Hegel no 
campo filosófico, o materialismo dialético é um instrumento imprescindível 
para a crítica das contradições materiais da sociedade. Esse paradoxo 
exige reflexão atenta sobre o problema da validade crítica e conceitual do 
marxismo, apesar de sua inconsistência como fundamento ontológico, e 
pode ser resolvido desde que o materialismo dialético seja compreendido 
como uma teoria fundamentada nos mesmos pressupostos metafísicos 
que Marx pretende negar. A esse respeito, uma simples indagação dirigida 
ao argumento de Marx é suficiente para expor o fundamento metafísico 
oculto do marxismo: qual é a substância dos “homens de carne e osso” 
responsáveis pela práxis material? Esse problema elementar é análogo ao 
argumento formulado por Platão para contestar a explicação naturalista-



O materialismo é uma ilusão

117

mecanicista de Sócrates estar preso em uma cadeia. Para o filósofo grego, 
a causa pela qual Sócrates se encontra preso não pode ser atribuída aos 
movimentos mecânicos de seu corpo, mas à sua decisão ética e espiritual 
de acatar as leis de Atenas, à luz do julgamento a ele imposto. Da mesma 
forma, se indagarmos qual é a causa pela qual o resultado do trabalho 
humano de transformação da natureza se converte em valores de troca que 
são matéria-prima de um sistema colossal de exploração e opressão, uma 
explicação literalmente materialista só pode se revelar insatisfatória. Pois 
a “matéria” do materialismo dialético não é a carne e o osso dos homens 
citados por Marx, mas a práxis pela qual seres humanos dotados de 
consciência produzem e reproduzem suas condições materiais de existência. 
Então, assim como não é o corpo de Sócrates o fator explicativo para seu 
encarceramento voluntário, mas sim sua consciência, da mesma forma, 
a hegemonia de valores de troca sobre valores de uso não é causada pela 
carne e pelo osso que compõem o corpo dos homens, mas sim pela práxis, 
entendida como prática social realizada por consciências humanas. Mesmo 
que tais consciências sejam heterônomas, coisificadas e assim submetidas 
a um sistema ideológico de distorção cognitiva e emocional sistemática, 
os sujeitos afetados por esse agenciamento ideológico permanecem sendo 
seres humanos conscientes e dotados de livre-arbítrio.

Se a teoria materialista tivesse sido fundamentada unicamente sobre 
as bases da ciência moderna, o pressuposto essencial do materialismo, que 
atribui à matéria a causalidade exclusiva de toda a realidade, seria aceito dog-
maticamente, e isso tornaria impossível conceber a práxis como fator deter-
minante dos acontecimentos históricos e sociais. Nesse sentido, é justamente 
porque a “matéria” do materialismo dialético não deve ser reduzida a um 
significado literal (pois objetos materiais não são capazes de determinar a ati-
vidade e o pensamento humano), que sua teoria alcança uma compreensão 
conceitual lúcida e adequada sobre a acumulação e reprodução do capital. 
Sendo o materialismo dialético um sistema teórico híbrido, resultante da 
integração entre ciência moderna e dialética hegeliana, ele se torna capaz 
de superar uma simples acomodação mecânica e cientificista para explicar a 
produção das condições materiais de existência. Na medida em que o ma-
terialismo dialético não estabeleceu uma ruptura efetiva com a metafísica, 



Sinésio Ferraz Bueno

118

uma vez que os sujeitos espirituais permanecem sendo os verdadeiros agentes 
da práxis, é forçoso constatar que, para sua legitimação teórica, o marxis-
mo assume pressupostos metafísicos que se mantém ocultos em sua teoria. 
Embora idealismo e materialismo dialético aparentem se constituir antago-
nicamente no campo filosófico, a teoria materialista somente alcança sufi-
ciente consistência conceitual para a análise crítica das relações materiais da 
sociedade, graças aos fundamentos metafísicos que ela insiste obsessivamente 
em negar: “uma vida melhor depende da consciência de quem somos; e so-
mos autoconsciências no interior da Razão como Autoconsciência Universal, 
ou melhor, somos espíritos no interior do Espírito Absoluto. [...] A meta da 
História Mundial é o espírito (humano) reconhecer (para si) o que ele é (em 
si)” (Tassinari, 2021, p. 191).

A coisificação da consciência: do materialismo ao idealismo

Por outro lado, em sua formulação original, o pensamento de Marx 
ostenta um argumento relevante contra uma interpretação metafísica do 
materialismo no campo filosófico. As relações estabelecidas pelos seres hu-
manos na esfera do mercado não são relações entre seres autônomos, pois 
em si mesmas elas já são o resultado da coisificação social: “se é correto 
dizer que o valor de troca é uma relação entre pessoas, é preciso contudo 
acrescentar: relação encoberta por coisas” (Marx, 1985, p. 140). Se o capi-
tal é uma prática social mediada por processos de acumulação monetária 
regidos por direitos de propriedade, contratos jurídicos e poderes coer-
citivos comandados pelo Estado, isso significa que essa práxis é realizada 
por seres humanos que são despojados de autonomia, pois se limitam a 
desempenhar papéis funcionais em um gigantesco sistema de controle. Na 
visão materialista, o produto do trabalho humano se converte em valor 
de troca abstrato que produz o estranhamento do homem em sua relação 
com as mercadorias e também nas próprias relações dos humanos entre si. 
Para Marx e Engels (1999, p. 36), da base material da sociedade, emergem 
fatores que influenciam diretamente no âmbito cognitivo e também na 
própria dimensão espiritual e privada das paixões, estabelecendo uma per-



O materialismo é uma ilusão

119

da de autonomia que é decisiva em sua crítica ao idealismo de Hegel: “o 
representar, o pensar, o intercâmbio espiritual dos homens, aparecem aqui 
como emanação direta de seu comportamento material”. O estranhamen-
to do ser humano em sua relação com as mercadorias e com outros seres 
humanos tornou-se o tema central da obra História e consciência de classe, 
de Gyorgy Lukács, caracterizando sua análise do fenômeno da coisificação. 
Para Lukács (1989, p. 102), o fetichismo da mercadoria estende suas rami-
ficações ao conjunto da personalidade, convertendo os homens em meros 
espectadores impotentes de sua própria vida: “até as suas propriedades psi-
cológicas são separadas do conjunto de sua personalidade e objetivadas em 
relação a esta, para poderem ser integradas em sistemas racionais especiais 
e reduzidas ao conceito calculador”. A interpretação proposta por Lukács 
acerca da relação entre a base material da sociedade e a consciência acentua 
a interferência dos fatores econômicos na própria subjetividade, e não ape-
nas quanto à alienação do intelecto. Ao passo, que, para Marx, as relações 
de produção constituem a infraestrutura que condiciona a formação da 
superestrutura relativa às formas de consciência política, social e espiri-
tual, para o pensador húngaro, o valor de troca não se limita a obstruir a 
inteligibilidade da consciência, pois é mediador da própria subjetividade: 
“a personalidade se torna espectador impotente de tudo o que acontece à 
sua própria existência, parcela isolada e integrada num sistema estranho” 
(Lukács, 1989, p. 100).

O conceito materialista de coisificação da consciência elaborado 
por Lúkács, em princípio, parece se constituir como um elemento teórico 
consistente para refutar o argumento filosófico acerca de possíveis inter-
ferências metafísicas na fundamentação do materialismo dialético. Mas a 
demonstração de sua tese sobre a atomização do indivíduo na sociedade 
burguesa como reflexo de uma totalidade social amplamente configurada 
pelo fetichismo da mercadoria, enfrenta obstáculos nada desprezíveis. Isso 
porque a teoria materialista-dialética não dispõe de recursos teóricos, nem 
tampouco empíricos, para justificar seu argumento sobre como a interfe-
rência dos fatores materiais da sociedade na esfera subjetiva das paixões 
determina relacionamentos coisificados entre os seres humanos. Embora 
Marx e Engels tenham apelado ao empirismo da ciência moderna para 



Sinésio Ferraz Bueno

120

justificar o cientificismo da análise materialista, o conceito de reificação 
proposto por Lukács apresenta natureza teorética, ou especulativa, uma vez 
que é completamente refratário a qualquer tipo de verificação empírica. 
Embora as disposições subjetivas que caracterizam a frieza que é típica ao 
homem burguês, como o egocentrismo, a mesquinharia e diversos tipos de 
preconceito, sejam aspectos verificáveis e mensuráveis, quando se procura 
explicar sua possível origem inatista ou empirista, é impossível escapar do 
território especulativo. A tese nuclear do materialismo dialético sobre a 
relação entre consciência e realidade impõe que “o intercâmbio espiritual 
dos homens” é “emanação direta de seu comportamento material” (Marx; 
Engels, 1999, p. 39). Porém, conforme abordamos anteriormente, os fato-
res que determinam o “comportamento material” dos mesmos homens es-
tarão insuficientemente explicados se recorrermos somente “aos homens de 
carne e osso” evasivamente sugeridos por Marx. Tal “comportamento ma-
terial” será explicado de maneira suficiente apenas na medida em que seus 
agentes causadores forem sujeitos humanos dotados de uma consciência 
espiritual, ainda que esta seja eticamente primitiva e atravessada pela frieza 
de sentimentos escassamente compassivos perante o sofrimento alheio.

A teoria marxista consagrou uma metodologia que se mostrou ple-
namente adequada para desvendar as contradições subjacentes ao processo 
de constituição da mercadoria como mera coisa dotada de qualidades abs-
tratas no mercado. Marx empreendeu uma vigorosa descrição do fetichis-
mo da mercadoria, demonstrando como a supremacia do valor de troca 
sobre o valor de uso é o resultado da ocultação do processo de exploração 
do trabalho social. O valor de troca no mercado corresponde à aparência 
abstrata da circulação das mercadorias, pois encobre a apropriação do tra-
balho excedente e não pago (a mais-valia) como fator essencial para a acu-
mulação do capital. Dessa forma, para Marx, a compreensão da dinâmica 
acumulativa do capital requer a superação de uma representação abstrata e 
ideológica da realidade, na direção da compreensão dos fatores concretos 
pelos quais os homens reproduzem suas condições materiais de existência. 
Embora o método de análise empregado pelo materialismo dialético pos-
sibilite uma compreensão lúcida, detalhada e politicamente imprescindível 
sobre o fetichismo da mercadoria, sua crítica permanece filosoficamente 



O materialismo é uma ilusão

121

abstrata na medida em que não demonstra nenhuma clareza acerca de seus 
próprios fundamentos metafísicos. Em termos filosóficos, a teoria marxista 
alcança plena inteligibilidade filosófica somente na medida em que a subs-
tância da atividade de dominação da natureza pelo trabalho, e da troca de 
mercadorias (a práxis) for compreendida não como prática social realizada 
por homens de carne e osso, mas sim por seres humanos entendidos como 
sujeitos espirituais. Nesse mesmo sentido, o processo de coisificação da 
subjetividade, que foi corretamente analisado por Lukács como subsunção 
de qualidades subjetivas a critérios utilitários, somente se torna plenamen-
te elucidado no campo filosófico desde que seja entendido como autocoi-
sificação espiritual em termos hegelianos, vale dizer, como alienação da 
consciência de si em relação à sua natureza espiritual.

O materialismo dialético como momento histórico da 
consciência de si

Os pressupostos metafísicos do materialismo dialético, tema que é 
merecedor de maior atenção pelos estudiosos do marxismo, expõem a im-
possibilidade de uma fundamentação filosófica consistente da teoria da 
coisificação proposta por Lukács, na medida em que esta não dispõe de 
categorias teóricas que possam demonstrar que o estranhamento da cons-
ciência seja determinado pelos chamados “fatores materiais”. Essa incon-
sistência conceitual pode ser esclarecida mediante um contraste com os 
conceitos metafísicos formulados pelo idealismo de Hegel, que se mostram 
ontologicamente justificados, pois sua origem é incondicionada. O mate-
rialismo dialético, por outro lado, se mostra incapaz de justificar qualquer 
base fundacionista para as relações materiais da sociedade, pois a contin-
gência dos acontecimentos históricos é ontologicamente insuficiente. Em 
outras palavras, para justificar que a práxis é fundamento do ser, o úni-
co recurso lógico disponível em termos materialistas consiste em recorrer 
aos próprios fatos materiais da sociedade, o que mergulha o materialismo 
dialético em uma circularidade viciosa que compromete a ontologia mate-
rial que deveria ser justificada. Em sentido inteiramente diverso aos con-



Sinésio Ferraz Bueno

122

ceitos metafísicos, que podem ser assumidos como causa de si mesmos de 
maneira não problemática, os conceitos materialistas não podem ser causa 
sui, e é por esse motivo que a substância do materialismo deve ser encon-
trada fora da sequência dos acontecimentos históricos e sociais.

Marx dedicou um esforço notável em construir justificativas cientí-
ficas para legitimar a análise materialista, mas um exame atento de seus ar-
gumentos revela a fragilidade filosófica do materialismo. Para demonstrar 
o caráter substancial das relações de produção, Marx recorre a uma ana-
logia naturalista que procura explicar o movimento do capital como um 
processo mecanicista, desconsiderando que a práxis é realizada por sujeitos 
humanos dotados de livre-arbítrio. Mesmo que tais sujeitos não realizem 
a atividade de transformação da natureza e de troca de mercadorias em 
condições de autonomia, a produção e acumulação de capital não pode 
ser simplesmente reduzida a um movimento mecânico do mundo natural, 
como na comparação a seguir: “só é possível uma análise científica da con-
corrência depois que se apreende a natureza interna do capital, assim como 
o movimento aparente dos corpos celestes só pode ser compreendido por 
quem conhece seu movimento real, apesar de sensoriamente imperceptí-
vel” (Marx, 2013, p. 486). É preciso reconhecer que a causa do movimento 
dos corpos celestes é de natureza mecânica, ao passo que o processo de pro-
dução e acumulação de capital é realizado por sujeitos espirituais dotados 
de consciência e livre-arbítrio, mesmo que essa consciência seja coisificada. 
Para não incorrer em analogias filosoficamente frágeis, Marx deveria reco-
nhecer que é exatamente a lucidez do materialismo dialético que lhe impe-
de de se limitar ao mecanicismo da ciência moderna para examinar os fatos 
sociais e econômicos, o que explicita a impossibilidade de recorrer a causas 
mecânicas e materiais como base explicativa. A interpretação filosófica do 
materialismo dialético requer a compreensão da impossibilidade lógica de 
recorrer unicamente aos acontecimentos históricos e sociais como fatores 
explicativos da realidade, pois estes compõem uma sequência de fatos con-
tingentes cuja substância somente será encontrada fora da contingência do 
mundo. Para escapar a essa série de acontecimentos contingentes é neces-
sário, vale repetir, conceber os “homens de carne e osso” como suportes 



O materialismo é uma ilusão

123

materiais cuja substância são os sujeitos espirituais dotados de consciência 
racional e livre-arbítrio.

Em contraste com o materialismo dialético, o sistema filosófico de 
Hegel, por ser fundamentado ontologicamente no Absoluto, pode recor-
rer de maneira filosoficamente consistente ao argumento da causa sui. 
Embora o processo histórico se constitua como um conjunto de fatos fini-
tos e condicionados pelas paixões e vicissitudes dos sujeitos históricos, essa 
contingência é teleologicamente condicionada pelo progresso racional da 
humanidade. O materialismo dialético, por outro lado, postula que o es-
tranhamento da consciência é determinado por fatores materiais, mas é in-
capaz de demonstrar que as relações materiais da sociedade possuam qual-
quer tipo de qualidade fundacionista. É forçoso reconhecer que a própria 
práxis é determinada pelo mesmo estranhamento da consciência que ela 
deveria justificar. Qualquer tentativa de demonstração empírica da teoria 
da coisificação de Lukács terá de se contentar com essa circularidade viciosa 
entre o estranhamento da consciência e as relações materiais da sociedade. 
O único caminho filosoficamente consistente para explicar a coisificação 
da consciência exige renunciar à primazia materialista e reconhecer que 
toda práxis reflete o desenvolvimento da consciência de si espiritual em de-
terminado momento histórico. Entretanto, na medida em que a dialética 
materialista não se revela à altura das justificações ontológicas que almeja, 
seu fracasso filosófico se converte em momento reflexivo potencial para 
elevá-la além de si mesma. Ao contrário de Marx, que exigiu validação para 
uma crítica materialista do idealismo, é possível almejar o objetivo oposto, 
quer dizer, compreender o próprio materialismo dialético como momento 
intrínseco ao percurso histórico da consciência de si. Na medida em que 
o desenvolvimento da consciência infeliz, segundo Hegel, se realiza como 
dilaceramento do espírito, a experiência do fracasso da ontologia materia-
lista se torna parte inseparável do processo de autoconsciência do espírito. 
Seu enclausuramento materialista é etapa necessária da fenomenologia do 
espírito, e integra um dilaceramento que foi lucidamente antecipado por 
Hegel, algumas décadas antes da crítica de Marx:



Sinésio Ferraz Bueno

124

Corresponde a tal exigência o esforço tenso e paciente, de um zelo 
quase em chamas, para retirar os homens do afundamento no 
sensível, no vulgar e no singular, e dirigir seu olhar para as estrelas; 
como se os homens, de todo esquecidos do divino, estivessem a 
ponto de contentar-se com pó e água, como os vermes. [...] Agora 
parece haver necessidade do contrário: o sentido está tão enraizado 
no terreno, que se faz mister uma força igual para erguê-lo dali. O 
espírito se mostra tão pobre que parece aspirar, para seu reconforto, 
ao mísero sentimento do divino em geral – como um viajante no 
deserto anseia por uma gota d´água. Pela insignificância daquilo 
com que o espírito se satisfaz, pode-se medir a grandeza do que 
perdeu (Hegel, 2002, p. 29).

A dialética entre senhor e escravo

A oposição entre idealismo filosófico e materialismo dialético diz 
respeito a uma disputa travada por categorias conceituais que almejam jus-
tificar o monopólio da solidez no campo filosófico. Essa disputa pode ser 
explicitada por meio do contraste entre diferentes interpretações acerca 
de um tema emblemático no pensamento de Hegel: a dialética entre se-
nhor e escravo. Conforme tratamos anteriormente, as primeiras páginas 
da Fenomenologia do Espírito se dedicam à desconstrução de todo realismo 
externo, baseado em uma concepção coisista e mecanicista da realidade, 
para a qual os objetos materiais seriam entidades autônomas e subsistentes 
em si mesmas. O trajeto de autoconhecimento da consciência implica o 
desprendimento em relação às ilusões coisistas, até que ela possa se reco-
nhecer como fundamento ontológico. Hegel esclarece que, ao conceber a 
existência de objetos extensos e sólidos em si mesmos, e completamente 
independentes, a consciência almeja realizar o desejo (Begierde) de supera-
ção da exterioridade e estranheza perante o real. O desejo de negação da es-
tranheza do mundo se manifesta historicamente pela formulação de certa 
objetividade que caracteriza a ciência moderna, a qual consiste em separar 
sujeito e objeto, buscando eliminar todo traço de subjetividade no conheci-
mento. Mas, para Hegel, o domínio da natureza mediante o conhecimento 
científico é completamente insuficiente para satisfazer à verdadeira meta da 



O materialismo é uma ilusão

125

consciência, que visa a um sentido infinitamente maior. Objetos materiais 
são incapazes de satisfazer à consciência, pois eles são entidades abstratas 
e insubstanciais incapazes de proporcionar a superação da estranheza. O 
desejo da consciência visa a uma alteridade essencial que se mostre sólida 
e capaz de subsistir ontologicamente: “o desejo básico da consciência de si 
só pode ser satisfeito por outra consciência de si” (Taylor, 2014, p. 180). 
Todo ser humano é uma consciência singular transparente para si mes-
ma, mas, ao mesmo tempo, representa exterioridade e estranheza para as 
outras consciências, e por esse motivo, o objetivo substancial visado pelo 
desejo é o reconhecimento de si mesmo pelo outro, e essa meta conduz ao 
reconhecimento recíproco das consciências: “somente sou consciência de 
si quando me faço reconhecer por outra consciência de si, e se reconheço a 
outra do mesmo modo” (Hyppolite, 1999, p. 180). Esse é o tema idealista 
da dialética entre senhor e escravo, que é mal entendido quando pensado 
apenas como uma luta bruta pelo poder, pois ele se relaciona com a es-
trutura dialética da consciência de si. A relação entre dois seres humanos, 
em princípio, se realiza como confronto entre duas entidades espirituais 
mutuamente estranhas que necessitam superar sua existência coisificada:

Toda a vida espiritual repousa sobre essas experiências que estão 
hoje superadas na história humana, mas que permanecem como 
sua base profunda. Os homens não têm, como os animais, somente 
o desejo de perseverar no seu ser, o ser-aí ao modo das coisas; têm 
o imperioso desejo de se fazerem reconhecer como consciência de 
si, como elevados acima da vida puramente animal, e essa paixão, 
para se fazer reconhecer, exige, por seu turno, o reconhecimento da 
outra consciência de si (Hyppolite, 1999, p. 184).

Em sua formulação idealista, por ser um impulso negativo da consci-
ência, o desejo (Begierde) não pode se contentar com a estabilidade aparen-
te dos objetos materiais, pois a dissolução da estranheza do mundo que ele 
almeja somente pode ser consumada pelo reconhecimento por uma outra 
consciência de si. Entretanto, justamente porque o idealismo de Hegel 
se mantém indissoluvelmente vinculado às etapas históricas de realização 
da consciência, essa estrutura dilemática de reconhecimento se consuma 
como conflito aberto em que uma das partes se submete e é condenada 



Sinésio Ferraz Bueno

126

ao trabalho forçado, e outra sai vitoriosa e é reconhecida como senhor. A 
brutalidade desse conflito perpetua um estado de coisificação que é próprio 
a uma etapa histórica primitiva de realização da consciência, e por esse mo-
tivo ela está fadada a ser dialeticamente superada. Pois o reconhecimento 
obtido pelo senhor se mostra amplamente insuficiente para a realização do 
desejo visado pela consciência, na medida em que se origina de um ser hu-
mano que foi reduzido a uma simples coisa destituída de liberdade e dig-
nidade. Em outras palavras, o reconhecimento por um escravo se mostra 
insuficiente pois não se origina de um ser humano livre, e por esse motivo 
não realiza o desejo de reconhecimento da consciência de si do senhor. A 
própria dialética da consciência de si exige a superação da escravidão, para 
que o reconhecimento possa se realizar entre dois seres humanos livres, 
mutuamente dotados de uma consciência capaz de subsistir ontologica-
mente. Se transferirmos o tema da luta de classes para a dialética hegeliana 
entre senhor e escravo, é possível compreender porque a superação das 
condições de opressão econômica e política não pode ser realizada pela luta 
revolucionária, uma vez que esta apenas servirá para camuflar a frustração 
do desejo de reconhecimento. A simples tomada do poder político, seguida 
pela transformação brusca das instituições em uma determinada sociedade, 
está invariavelmente condenada à restituição das condições de opressão 
que foram justamente o pretexto da luta revolucionária, pois em si mesma 
ela não basta para a superação da brutalidade entre humanos.

Assumindo um ponto de vista antagônico ao idealismo, o materia-
lismo dialético postula a primazia da práxis em relação à consciência, e 
por esse motivo, senhor e escravo representam substancialmente dois polos 
antagônicos do processo de produção de mercadorias. Para Marx e Engels 
(1999, p. 34), as relações entre as consciências são mediadas pelo inter-
câmbio material, e por esse motivo, é a práxis material que origina a cons-
ciência: “o primeiro ato histórico, é, portanto, a produção dos meios que 
permitam a satisfação dessas necessidades, a produção da vida material”. 
O encontro entre senhor e escravo não é mediado pelo reconhecimento, 
pois é antes de mais nada um confronto entre o proprietário dos meios 
de produção e um ser escravizado a quem é negada a posse de si mesmo e 
também dos produtos de seu próprio trabalho. Senhor e escravo são classes 



O materialismo é uma ilusão

127

em luta cujo embate não se origina de condições historicamente primárias 
de reconhecimento da consciência, pois são o resultado de uma alienação 
materialmente determinada:

Observemos, ainda, a afirmativa anterior de que a relação do 
homem com ele mesmo só é real, objetiva, por meio da sua relação 
com os outros homens. Se ele se relaciona com o produto do 
trabalho, com o seu trabalho objetivado, como com um objeto 
estranho, hostil, poderoso, independente, relaciona-se com ele de 
tal forma que outro homem estranho, inimigo, mais poderoso e 
independente, seja o senhor deste objeto. Se ele se relaciona com 
a própria atividade como com uma atividade não-livre, então se 
relaciona assim com o serviço, sob o domínio, a repressão e o 
mando de outro homem (Marx, 2002, p. 119). 

Sob a ótica materialista, a dialética entre senhor e escravo se realiza 
como disputa brutal pelo poder, sendo compatível com uma ontologia 
social que concebe o ser humano como resultado dos condicionamentos 
materiais (Kojéve, 2002, p. 15). Esse reducionismo explicita os aspectos 
problemáticos do materialismo dialético no campo filosófico, pois para 
justificar a tese materialista da coisificação da consciência como resultado 
da práxis material, os únicos recursos lógicos disponíveis são argumentos 
em si mesmos materialistas. A justificação do materialismo dialético no 
campo filosófico é uma tarefa impossível, uma vez que a teoria materialista 
é forçada a recorrer a uma petição de princípio, em que a consciência é 
engendrada por uma práxis que em si mesma já é produzida por sujeitos 
históricos dotados de consciência. A circularidade viciosa do materialismo 
dialético não foi considerada um problema para Marx, pois ela explicita 
uma dimensão concreta da realidade em si mesma. Para Marx (2002, p. 
147), é inevitável aceitar “o movimento circular que é perceptível em tal 
progressão segundo o qual o homem, no ato de geração, se reproduz a si 
mesmo; deste modo, o homem permanece sempre como sujeito”. O arti-
fício lógico pelo qual Marx (2002, p. 147)  buscou solucionar o proble-
ma da circularidade viciosa da teoria materialista consistiu, por um lado, 
em aceitá-la como um fato irredutível da natureza, e, por outro lado, em 
desqualificar como simples abstração filosófica a interrogação metafísica 



Sinésio Ferraz Bueno

128

sobre a origem do ser: “ao formulares a pergunta pela criação do homem 
e da natureza, abstrais do homem e da natureza”. Porém, desde que essa 
desqualificação materialista da reflexão filosófica não seja absorvida com a 
complacência dogmática que é habitual aos pensadores marxistas, é lícito 
reconhecer a inconsistência do reducionismo postulado por Marx.

No âmbito mais amplo da reflexão filosófica, em que a interrogação 
acerca da origem substancial do ser se coloca como um problema funda-
mental da existência humana, e irredutível aos parâmetros do mundo sen-
sível, a circularidade viciosa que é intrínseca ao materialismo dialético se 
revela como incapacidade da consciência de se reconhecer como substância 
da própria realidade. Mas a oposição declarada assumida pela teoria mate-
rialista ao idealismo não é suficiente para abolir a dependência substancial 
dos conceitos materialistas em relação ao mesmo idealismo. Conforme ar-
gumentamos anteriormente, se a crítica da economia política realizada por 
Marx é um instrumento imprescindível para a compreensão do fetichismo 
da mercadoria, isso deve ao fato de que a teoria materialista não se limitou 
a incorporar o empirismo das ciências naturais, pois assumiu a metafísica 
para alicerçar seus próprios conceitos. Então, a genialidade da análise de 
Marx, assim como sua extrema importância e atualidade para a compre-
ensão da dinâmica de produção e acumulação do capital, não se devem à 
ruptura com o idealismo, mas sim, pelo contrário, aos fundamentos meta-
físicos ocultos no aparato metodológico do materialismo dialético.

No século XX, dois expressivos pensadores materialistas renovaram 
a interpretação antiidealista da dialética hegeliana. Lúkács (2013, p. 707) 
reconheceu a importância filosófica do sistema de Hegel, mas deplorou as 
mistificações idealistas, ressaltando como grande mérito da dialética hege-
liana a qualidade de “se tornar precursora imediata da dialética marxista”. 
Theodor Adorno (2013, p. 101) fez coro ao argumento do pensador hún-
garo: “não há nada no mundo que não apareça ao homem pelo trabalho e 
apenas por meio dele. [...] Apenas a autoconsciência disso poderia condu-
zir a dialética hegeliana para além de si mesma”. Na contramão dos argu-
mentos desses dois importantes filósofos do materialismo, é possível for-
mular objetivo oposto, no sentido de situar o materialismo dialético como 
momento intrínseco ao desenvolvimento da autocompreensão do espírito. 



O materialismo é uma ilusão

129

A consciência infeliz, que em sentido amplo significa a incapacidade de 
reconhecimento de si mesma como espírito, é marcada pelo engajamento 
na experiência histórica. Mas esse próprio engajamento contém os poten-
ciais de falseabilidade que contestam a teoria materialista, ao demonstrar 
que seus argumentos não se sustentam como justificação ontológica. A 
refutação do materialismo dialético no campo filosófico se torna momento 
reflexivo potencialmente capaz de elevar a dialética materialista para além 
de si mesma. O dilaceramento da consciência infeliz é uma experiência his-
toricamente necessária que impulsiona à sua autorrealização como consci-
ência de si espiritual. Em outras palavras, o enclausuramento do espírito 
na esfera material se constitui como etapa historicamente constitutiva da 
realização da consciência de si. Então, de maneira inversa às pretensões 
de Marx, o idealismo de Hegel contém os elementos necessários para a 
superação dialética da ilusão materialista, pois o materialismo pode ser in-
tegrado no trajeto histórico de autocompreensão espiritual da consciência.



130



131

6
Fascismo e diferença

O unheimlich freudiano

Sob uma perspectiva histórica e política, o termo “fascismo” abran-
ge vários significados, sendo o mais destacado aquele que circunscreve os 
regimes políticos instituídos na Alemanha e na Itália no contexto da se-
gunda guerra mundial. Para além dessa delimitação histórica e política, o 
fascismo pode ser pensado de maneira mais ampla como fenômeno tota-
litário antiliberal, antidemocrático e fortemente segregador em relação a 
imigrantes e a minorias étnicas, religiosas e de gênero. Na verdade, a at-
mosfera agressiva do fascismo frequentemente se manifesta no interior de 
regimes democráticos, e se caracteriza pela propagação dos mais diversos 
tipos de preconceito e de fundamentalismo moral. A presença ostensiva de 
tendências comportamentais autoritárias e segregadoras sugere fortemente 
a existência de demandas irracionais e agressivas latentes na sociedade de 
massas, que não se mostram incompatíveis com os padrões de normali-
dade social. Nesse sentido, é forçoso reconhecer, na existência de pautas 
preconceituosas e agressivas que são sistematicamente dirigidas contra po-
pulações negras, homossexuais, indígenas e outras tantas, a presença de in-
tensa vulnerabilidade emocional ao preconceito e à violência disseminada 
na sociedade.



Sinésio Ferraz Bueno

132

A compreensão do fascismo como atmosfera agressiva e grupal 
tornada compatível com regimes democráticos foi o tema estudado 
pelo Instituto de Pesquisas Sociais, também conhecido como Escola de 
Frankfurt, no âmbito da pesquisa sobre a personalidade autoritária junto 
à população norte-americana nos anos 1940. Sob a coordenação do 
filósofo e sociólogo Max Horkheimer, uma equipe interdisciplinar coletou 
uma gigantesca quantidade de dados empíricos originados de testes 
projetivos e entrevistas clínicas, com o objetivo de mensurar o grau de 
vulnerabilidade dos indivíduos a apelos racistas, antissemitas e autoritários. 
O mérito principal da pesquisa consistiu na elaboração da Escala F, um 
indicador quantitativo da propensão emocional ao fascismo, entendido 
como agressividade e irracionalismo latente na personalidade das pessoas 
pesquisadas. O tema foi tratado de maneira indireta, procurando averiguar 
o fascismo latente a partir dos seguintes critérios: “convencionalismo, 
submissão autoritária, antiintrospecção, superstição e estereotipia, obsessão 
com o poder, destrutividade e cinismo, projetividade e atitude obsessiva 
com relação ao sexo” (Rouanet, 1986, p. 172).

Theodor Adorno, um dos mais destacados intelectuais da Escola de 
Frankfurt, teve muito sucesso em sua abordagem do fenômeno fascista 
através de conceitos originados da psicanálise freudiana, uma vez que es-
tes revelam a centralidade da projeção emocional na hostilidade dirigida 
pelo fascista contra populações marginalizadas. Segundo Adorno (1995, p. 
122), “um esquema sempre confirmado na história das perseguições é o de 
que a violência contra os fracos se dirige contra os que são considerados so-
cialmente fracos e ao mesmo tempo – seja isto verdade ou não – felizes”. A 
personalidade autoritária deve ser compreendida como uma estrutura emo-
cional que mobiliza desejos reprimidos para justificar a segregação agres-
siva dirigida contra minorias sociais. Sua aversão a pessoas supostamente 
fracas ou felizes é de natureza projetiva, revelando que o preconceito social 
atua como mecanismo emocional de defesa contra os próprios conteúdos 
emocionais do indivíduo fascista. Para Adorno (2015, p. 175), a projeção 
emocional desempenha uma compensação narcísica precária em relação ao 
sofrimento emocional derivado das frustrações sociais, pois possibilita ao 



O materialismo é uma ilusão

133

indivíduo fascista livrar-se “das manchas de frustração e descontentamento 
que estragam a imagem que tem de seu próprio eu empírico”.

A análise de Adorno pode ser compreendida em seus aspectos emocio-
nais centrais por meio do conceito freudiano de unheimlich, palavra alemã 
que tem um duplo sentido, significando “estranho”, “estrangeiro”, “assusta-
dor”, mas também “próximo” e “familiar”. Unheimlich é a estranheza que in-
comoda profundamente o sujeito, pois é ao mesmo tempo íntima e familiar. 
Quando a projetividade emocional do fascismo é analisada como manifes-
tação do unheimlich, torna-se possível entender que os traços supostamente 
negativos das vítimas, como inferioridade, malignidade, perversidade, etc., 
significam uma estranheza que é interna ao agente do preconceito, remeten-
do à sua própria estrutura emocional. A obsessão preconceituosa, que tem 
papel nuclear na síndrome agressiva e autoritária do fascismo, se alimenta de 
uma ambiguidade que evidencia como as representações perversas da dife-
rença ocultam a incapacidade de compreensão e elaboração de sua própria 
estranheza íntima: “o que repele por sua estranheza é, na verdade, demasiado 
familiar” (Adorno; Horkheimer, 1985, p. 170).

Fascismo e narcisismo grupal

Um segundo conceito freudiano é essencial para entender o fascismo 
como atmosfera agressiva grupal: o “narcisismo das pequenas diferenças”. 
Esse conceito foi proposto por Freud para caracterizar a valorização exage-
rada de diferenças culturais entre populações geograficamente vizinhas. O 
narcisismo das pequenas diferenças se instala sempre que se torna necessário 
justificar a hostilidade a povos estrangeiros, para que as pulsões agressivas 
sejam dirigidas contra inimigos imaginários supostamente merecedores da 
fúria coletiva. Freud enfatiza que o principal efeito desse tipo de projeção 
emocional coletiva consiste na formação de laços de intensa identificação 
emocional entre os integrantes de um grupo que hostiliza sistematicamen-
te pessoas que não fazem parte da mesma agremiação. Quando aplicado à 
análise das formações grupais agressivas e autoritárias, esse conceito freu-
diano permite entender que a irmandade fascista não se constitui através 



Sinésio Ferraz Bueno

134

de laços de autêntica fraternidade, pois a união grupal requer a existência 
de inimigos imaginários externos: “é sempre possível unir um considerável 
número de pessoas no amor, enquanto sobrarem outras pessoas para rece-
ber as manifestações de agressividade” (Freud, 1974, p. 136).

Pensar o fascismo a partir da integração do unheimlich com o narci-
sismo grupal implica considerá-lo como delírio alucinatório coletivo que 
se alimenta da hostilidade voltada contra todas aquelas pessoas que re-
presentam a diferença, no registro da etnia, da nacionalidade, do gênero, 
da religião, etc. O fascismo é um delírio, na medida em que mobiliza 
projeções emocionais que distorcem a realidade externa e interna ao su-
jeito, comprometendo sua capacidade de elaboração dos próprios desejos 
e suas frustrações. É um delírio coletivo e social, pois os comportamen-
tos segregadores são disseminados na sociedade, ao mesmo tempo em 
que sua percepção é encoberta por padrões de normalidade que tornam 
“normal” ser racista, machista, homofóbico, etc. A extrema gravidade do 
fenômeno pode ser entendida por meio da compensação emocional ex-
perimentada pelo indivíduo ao projetar no outro os traços de fracasso 
pessoal, insegurança e impotência que danificam sua própria identidade. 
A identificação emocional com o líder grupal e com os demais integrantes 
da fraternidade fascista proporciona uma gratificação emocional perver-
sa e frequentemente sadomasoquista, acentuando seu caráter patológico. 
Porém, justamente porque o fascismo ostenta aspectos de normalidade 
social, o combate aos mais diversos tipos de preconceito se torna uma 
tarefa extremamente difícil.

Adorno examinou com muita atenção o papel central da propaganda 
fascista em veicular, de maneira sistemática, mensagens retóricas altamente 
simplificadoras e mistificadoras da realidade. Os clichês da propaganda fas-
cista mobilizam processos irracionais e psicologicamente regressivos, que 
mantêm os grupos em estado de prontidão, graças à sua capacidade de 
instigar a destrutividade reprimida. A dicotomia artificialmente produzida 
pelo líder fascista reforça a identidade grupal, por meio de uma retóri-
ca fortemente segregadora, que opõe os integrantes do grupo (in-group), 
àqueles que estão fora e personificam a diferença (out-group). Essa oposição 
grupal imaginária favorece a satisfação de demandas narcísicas de superio-



O materialismo é uma ilusão

135

ridade e pureza frente àqueles que encarnam o unheimlich. Nesse sentido, a 
propaganda fascista desempenha duas funções que são fundamentais para 
a manutenção da atmosfera grupal de segregação da diferença. Por um 
lado, ela mobiliza a destrutividade reprimida, favorecendo a veiculação de 
preconceitos e comportamentos agressivos. Ao mesmo tempo, ela previne 
o surgimento de tendências de autocrítica e de autonomia individual, que 
são repelidas de maneira ressentida e reativa:

O ganho narcísico fornecido pela propaganda fascista é óbvio. Ela 
sugere continuamente, e algumas vezes de forma maliciosa, que 
o seguidor, simplesmente por pertencer ao in-group, é melhor, 
superior e mais puro que aqueles que são excluídos. Ao mesmo 
tempo, qualquer tipo de autocrítica ou de autoconsciência 
é ressentida como uma perda narcísica e provoca fúria. Isso 
explica a violenta reação de todos os fascistas contra aquilo que 
eles julgam zersetzend (destrutivo), aquilo que desmascara seus 
valores mantidos obstinadamente, e também explica a hostilidade 
de pessoas preconceituosas contra qualquer tipo de introspecção 
(Adorno, 2015, p. 177).

Impostura psicológica e autoengano

A análise de Adorno sobre o fascismo demonstrou a existência de 
afinidade entre os impulsos destrutivos dos seguidores e o padrão retórico 
obsessivo dos líderes, divulgadores de apelos discriminatórios contra mi-
norias étnicas, de nacionalidade, de gênero e de religião. Esse ajustamento 
entre a personalidade do líder fascista e as demandas emocionais de seus 
seguidores é perpassado por uma ambiguidade fundamental. Os fatores 
psicológicos que produzem a identificação com o líder poderiam eventu-
almente conduzir a uma consciência acerca dos aspectos farsescos dessa 
mesma identificação. Pois todo líder fascista representa a imagem de um 
grande pai idealizado, mas ao mesmo tempo ostenta também característi-
cas psicológicas relacionadas a cinismo, desonestidade e precariedade in-
telectual. Então, segundo Adorno, mínimos momentos de lucidez e senso 



Sinésio Ferraz Bueno

136

crítico poderiam ser suficientes para dissipar essa atmosfera de identifica-
ção coletiva e fanatismo. O fato de que dissidências sejam raras explicita 
o esforço contínuo dos seguidores para se manterem sob a condição de 
espíritos cativos.

O fascista é cúmplice de um processo de autoengano emocional e 
cognitivo, assumindo voluntariamente uma condição de servidão. Em um 
artigo sobre indústria cultural, Adorno analisou o comportamento de fãs 
de bandas musicais de swing e jazz nos Estados Unidos nos anos de 1940, 
que se autodenominavam jitterbugs, associando a si mesmos ao compor-
tamento de insetos atraídos pela luz. Esse tipo de autocaricatura explici-
ta um modelo comportamental análogo àquele que afeta integrantes de 
coletividades fascistas, pois integra a anulação da autonomia individual, 
frenesi comportamental agressivo, e ressentimento em relação a potenciais 
formativos na esfera da cultura. Segundo Adorno (1986, p. 145), fúria, 
ressentimento e regressão expõem os aspectos farsescos que são próprios ao 
entusiasmo fascista: 

o fã da música popular precisa ser imaginado como percorrendo o 
seu caminho com olhos firmemente fechados e dentes cerrados a 
fim de evitar que se desvie daquilo que decidiu aceitar. Uma visão 
clara e calma colocaria em perigo a atitude que lhe foi infligida e 
que, por sua vez ele tenta infligir a si mesmo.

Uma contradição ostensiva do fenômeno fascista na sociedade bur-
guesa, reside no fato de que existem condições objetivas de formação e 
emancipação do espírito, ao mesmo tempo em que os indivíduos investem 
expressivas quantidades de energia emocional para se manterem em uma 
condição de irracionalismo, servidão voluntária e heteronomia intelectual. 
Por esse motivo, Adorno considera que a atmosfera fascista é corroborada 
graças a uma condição de impostura psicológica, na qual os indivíduos 
produzem um estado de autoengano voluntário, com “olhos firmemente 
fechados e dentes cerrados”. A gratificação emocional de natureza narcísica 
proporcionada pelo pertencimento a coletividades imaginariamente mais 
puras e superiores explica o ressentimento perante elementos críticos for-
mativos que possam despertar potenciais de autocrítica: “qualquer tipo de 



O materialismo é uma ilusão

137

crítica ou autoconsciência é ressentida como uma perda narcisista e provo-
ca fúria” (Adorno, 2015, p. 181). Nesse sentido, a impostura psicológica 
que pode ser facilmente observada em comunidades fanáticas somente se 
mantém graças ao esforço notável de seus integrantes para darem vazão a 
demandas emocionais de regressão que são notoriamente dissonantes em 
relação aos potenciais de emancipação do espírito na sociedade burguesa. 
A esse respeito, Adorno expôs duas imagens emblemáticas para representar 
a impostura psicológica:

A hipnose socializada cria no interior de si mesma as forças que 
eliminarão o fantasma da regressão por controle remoto, e que, no 
fim, despertarão aqueles que mantêm seus olhos fechados apesar de 
não estarem mais dormindo (Adorno, 2015, p. 188).

Para ser transformado em um inseto, o homem precisa daquela 
energia que eventualmente poderia efetuar a sua transformação 
num homem (Adorno, 1986, p. 146).

Fascismo, ressentimento e destrutividade

A persistência do fascismo no interior da sociedade burguesa expõe 
uma contradição cuja compreensão exige certo esforço reflexivo. Isso por-
que o mundo burguês é justamente aquele em que mais se desenvolveram 
potenciais para a autonomia do sujeito. Então, o fato de que mesmo assim 
a regressão psicológica seja uma demanda tão visível para grande parte 
da população, constitui um aparente anacronismo. O estado de fragiliza-
ção da individualidade na sociedade de massas moderna pode em parte 
ser compreendido pela proliferação do ressentimento como núcleo psi-
cológico do fascismo. Nietzsche foi o filósofo que captou com precisão as 
tendências psicológicas do ressentimento, resumindo-o como uma moral 
escrava típica de espíritos cativos. O caráter ressentido é aquele que se res-
tringe a comportamentos de autovitimização, sentimentos persecutórios e 
impulsos de vingança, frequentemente manifestados sob condições gru-
pais. No contexto fascista, o ressentimento se manifesta como síndrome 



Sinésio Ferraz Bueno

138

comportamental sabotadora da autonomia individual e fortemente rela-
cionado a tendências de servidão voluntária. Nietzsche (2009, p. 26) ante-
cipou de maneira muito precisa o tipo de mentalidade regressiva baseada 
na oposição entre um ego impotente, incapaz de cultivar a afirmação altiva 
de si mesmo, e uma alteridade fantasmática: “enquanto toda moral nobre 
nasce de um triunfante Sim a si mesma, já de início a moral escrava diz 
Não a um ‘fora’, um ‘outro’, um ‘não-eu’ – e este Não é seu ato criador”.

A presença subterrânea do ressentimento na atmosfera regressiva do 
fascismo é fundamental para a compreensão de um aspecto nuclear desse 
fenômeno social. Como se sabe, as inclinações agressivas da personalida-
de autoritária e fascista invariavelmente são justificadas em nome de pau-
tas moralistas e conservadoras. A esse respeito, é importante considerar 
que, na acepção literal do termo, fascistas não são pessoas genuinamente 
conservadoras, pois seu comportamento é essencialmente motivado pela 
ânsia generalizada de destruição. A observação atenta dos diversos tipos 
de formação fascista evidencia a existência de impulsos destrutivos que 
se dirigem primeiramente aos “anormais” da sociedade, mas também se 
estendem às instituições democráticas. Por esse motivo, o moralismo con-
servador se constitui muito mais como “cortina de fumaça”, atrás da qual 
o ressentimento furioso atua como formação reativa voltada contra os po-
tenciais de autonomia que poderiam tornar o fascista um ser humano su-
perior. Uma outra imagem de Adorno acentua a presença do ressentimento 
no interior da síndrome fascista. Para o filósofo (Adorno, 1986, p. 145), o 
fascista “precisa ser imaginado como percorrendo seu caminho com olhos 
firmemente fechados e dentes cerrados a fim de evitar que se desvie daquilo 
que decidiu aceitar. Uma visão clara e calma colocaria em perigo a atitude 
que lhe foi infligida e que, por sua vez, ele tenta infligir a si mesmo”.

A contradição já referida entre os potenciais de emancipação do 
indivíduo na sociedade burguesa moderna e as tendências regressivas do 
fascismo sugere fortemente que é necessário um grande esforço para a ma-
nutenção da impostura psicológica que caracteriza o fascista. Em outras 
palavras, o fato de que não estejamos mais em sociedades tribais, mas sim 
em contextos sociais favorecedores da liberdade, explica porque a afirma-
ção do autoengano psicológico requer neuroses obsessivas e ideias fixas pe-



O materialismo é uma ilusão

139

las quais o sujeito ressentido possa convencer a si mesmo de que os motivos 
de sua frustração e infelicidade estão no Outro. Mesmo assim, Adorno não 
deixa de apontar para o fato de que o narcisismo doentio não é suficien-
te para eliminar os potenciais de resistência que permanecem latentes na 
consciência. Essa espécie de farsa autoimposta poderia ser dissipada, desde 
que o indivíduo se dispusesse a um pequeno esforço no sentido de com-
preender o cativeiro do espírito. Por esse motivo, é próprio ao fascista se 
manter em estado de prontidão, repelindo todo tipo de convite à autorre-
flexão: “por isso, eles voltam o seu ódio contra aqueles que apontam a sua 
dependência do que contra aqueles que apertam as suas algemas” (Adorno, 
1986, p. 143).

A necessidade emocional de se manter em uma condição de servi-
dão voluntária esclarece os motivos pelos quais o fascista se declara aber-
tamente hostil aos potenciais de formação estética e intelectual na esfera 
da cultura. Uma mentalidade estereotipada, panfletária e profundamente 
baseada na má-fé intelectual só pode prosperar graças à recusa sistemática 
de potenciais culturais formativos. Dessa forma, é possível compreender 
porque fascistas em geral são inimigos declarados da cultura e das artes, 
pois estas representam a diferença entre uma consciência coisificada e um 
espírito esclarecido. Na esfera da cultura, o ressentimento é uma formação 
reativa perversa, pois revela a cumplicidade secreta do indivíduo com um 
estado de semiformação que reproduz sua própria infelicidade e frustração. 
A esse respeito, Adorno expõe que a inimizade declarada dos regimes po-
líticos fascistas à esfera da cultura não se deve, como já esclarecemos, aos 
pretextos moralistas e conservadores habitualmente evocados, pois a ela é 
subjacente algo mais profundo, vale dizer, a hostilidade contra a promessa 
de emancipação contida na cultura:

Penso que, além desses fatores subjetivos, existe uma razão 
objetiva da barbárie, que designarei bem simplesmente como a da 
falência da cultura. A cultura, que conforme sua própria natureza 
promete tantas coisas, não cumpriu a sua promessa. Ela dividiu os 
homens. A divisão mais importante é aquela entre trabalho físico 
e intelectual. Deste modo ela subtraiu aos homens a confiança 
em si e na própria cultura. E como costuma acontecer nas coisas 
humanas, a consequência disto foi que a raiva dos homens não 



Sinésio Ferraz Bueno

140

se dirigiu contra o não-cumprimento da situação pacífica que se 
encontra propriamente no conceito de cultura. Em vez disto, a 
raiva se voltou contra a própria promessa ela mesma, expressando-
se na forma fatal de que essa promessa não deveria existir (Adorno, 
1995, p. 164).

Embora a aversão fascista às diversas modalidades da cultura fre-
quentemente se manifeste pela aversão aberta e declarada, também é co-
mum que o ressentimento opere pelo contato efêmero, formal e superfi-
cial. Adorno denominou como “semiformação” ao processo propagador 
de relações fetichistas com as obras culturais, que impede uma apropriação 
autônoma e aprimoradora do espírito. A mentalidade semiformada se ca-
racteriza não pela incultura, mas pelo seu contrário, isto é, pela relação me-
cânica e superficial, que é inimiga da autonomia e da sensibilidade. Adorno 
(2010, p. 10) expõe a espiritualização formal que caracterizou a República 
de Weimar, regime político que antecipou o nazifascismo, como momento 
histórico privilegiado da semiformação: “havia na Alemanha pessoas que 
se dedicavam, com paixão e compreensão, aos chamados bens culturais, e, 
no entanto, puderam encarregar-se tranquilamente da práxis assassina do 
nacional-socialismo”.

O fascismo como mal radical

Conforme abordamos no capítulo anterior, a concepção filosófica 
idealista de Hegel pressupõe o espírito humano como subjetividade ra-
cional e livre cujo percurso histórico está inserido em uma teleologia que 
tem como meta a realização da autoconsciência do espírito. É importante 
ressaltar que o filósofo não ignora que os processos históricos evidenciam 
uma defasagem entre o finalismo espiritual e a atuação instrumental dos 
sujeitos históricos na perseguição de interesses políticos e econômicos mes-
quinhos e perpetuadores da barbárie. Hegel denomina como “consciência 
infeliz” à incapacidade dos sujeitos humanos de atuarem de maneira con-
dizente com os propósitos maiores relacionados com a liberdade e a razão. 
Mas mesmo que a ambição desmedida por riquezas materiais e poder po-



O materialismo é uma ilusão

141

lítico pareça condenar o ser humano ao dilaceramento contínuo nas tra-
gédias históricas, o desejo de reconhecimento por uma outra consciência 
de si permanece inalterado como substância ética fundamental, exigindo a 
superação histórica da barbárie: “o desejo se refere aos objetos do mundo; 
depois, a um objeto mais próximo de si mesmo, a Vida; enfim, a uma outra 
consciência de si, é o próprio desejo que se procura no outro, o desejo do 
reconhecimento do homem pelo homem” (Hyppolite, 1999, p. 175).

A incapacidade dos sujeitos humanos de se reconhecerem como cons-
ciências de si portadoras de um finalismo ético substancial expõe a coisifi-
cação como o maior obstáculo para o progresso do espírito. Entendemos 
por coisificação um estado de alienação espiritual caracterizado pela re-
dução do Outro a um simples objeto material destituído de qualidades 
autenticamente humanas. A coisificação da consciência está na origem dos 
diversos tipos de brutalidade fascista, pois é graças a ela que a estigmatiza-
ção do unheimlich impede o reconhecimento entre as consciências de si. A 
coisificação impede o espelhamento de si mesmo no Outro, representando 
a recusa radical da alteridade, e transformando o ser humano em simples 
coisa estranha, plenamente entregue a práticas de desagregação, persegui-
ção e eliminação: “os não-autênticos, os bastardos, os malcheirosos, aqueles 
que são próximos dos bichos (e das bichas), os piolhos; e todos aqueles que 
não trabalham direitinho: os vagabundos. Assim, cada sociedade constrói 
e escolhe seus negros, seus judeus, seus travestis, segundo suas angústias e 
necessidades” (Gagnebin, 2006, p. 85).

As condições históricas hegemônicas da coisificação na sociedade de 
massas contemporânea disseminam frieza e incapacidade de empatia, que 
são os traços subjetivos da barbárie fascista. Nesse sentido, se a atmosfera 
fascista implica relações emocionais patologicamente projetivas, destruti-
vidade, ressentimento e coisificação do espírito, é possível pensar que as 
diversas configurações históricas do fascismo apontam para além de si mes-
mas, e sua compreensão mais ampla exige reflexão metafísica. Se assumir-
mos o postulado hegeliano de que o todo é imanente ao desenvolvimento 
da consciência, o fascismo representa o mal metafísico em estado radical, 
pois ele corrompe na raiz a experiência de reconhecimento mútuo entre 
as consciências de si. Mas se o Espírito Absoluto é imanente ao desen-



Sinésio Ferraz Bueno

142

volvimento da consciência, a experiência fascista representa um momento 
necessário de alienação da consciência, constituindo o conjunto de erros 
que a consciência não pode deixar de cometer em seu estágio de alienação. 
As tragédias humanas não são, portanto, simples episódios contingentes, 
pois somente podem ser devidamente compreendidas em sua conexão com 
um processo historicamente necessário de autoconhecimento do espírito:

Como todos os românticos, o que Hegel quer pensar é a imanência 
do infinito no finito. Mas isso o conduz a uma filosofia trágica 
da história; o espírito infinito não deve ser pensado para além do 
espírito finito, do homem ativo e pecador, mas ele próprio é ávido 
de participar do drama humano. Sua infinidade verdadeira, sua 
infinitude concreta não é sem essa queda. Deus não pode ignorar a 
finitude e o sofrimento humanos. Inversamente, o espírito humano 
não é um aquém, ele supera a si mesmo, atraído constantemente 
rumo à sua transcendência, e tal superação é a cura possível de sua 
finitude (Hyppolite, 1999, p. 553).

Temos então que o desenvolvimento das experiências históricas 
necessariamente engendra o mal, em virtude da defasagem entre a im-
perfeição humana e o bem supremo. O desenvolvimento da consciência 
de si implica que os seres humanos aprendam a sintonizar o exercício do 
livre arbítrio com a teleologia que é subjacente ao progresso da razão e 
da liberdade. Essa dialética aponta para uma dupla concepção do próprio 
livre arbítrio, que inclui tanto a anulação radical de si mesmo mediante a 
barbárie do fascismo, quanto horizontes existenciais muito mais elevados 
de reconhecimento mútuo entre as consciências de si. A mesma liberdade 
empregada na reprodução do cativeiro do espírito se torna a condição para 
a reconciliação dos seres humanos com sua natureza substancial de serem 
veículos do Espírito Absoluto. Embora o fascismo seja o mal radical que 
promove a mais extrema degradação e coisificação do Outro, ele não elimi-
na os potenciais de autonomia necessários para sua superação, pois razão e 
liberdade são a própria substância do espírito:

A liberdade em si é o seu próprio objetivo e o propósito único 
do Espírito. Ela é a finalidade última para a qual toda a história 
do mundo sempre se voltou. Para este fim, todos os sacrifícios 



O materialismo é uma ilusão

143

têm sido oferecidos no imenso altar da terra por toda a demorada 
passagem das eras. Só a Liberdade é a finalidade que se compreende 
claramente e se completa em si mesma, o único polo estável na 
mudança dos acontecimentos e condições, o único princípio 
verdadeiramente eficaz que interpenetra o todo. Este objetivo é o 
propósito de Deus para com o mundo (Hegel, 2001, p. 66).

A educação antifascista

Combater o fascismo implica realizar oposição firme e perseverante 
a uma síndrome emocional e comportamental que é composta por diver-
sos tipos de preconceito, ressentimento, frieza e destrutividade. Por esse 
motivo, Adorno (1995, p. 119) reconheceu a extrema urgência de que a 
desbarbarização seja reconhecida como objetivo nuclear no campo da edu-
cação: “qualquer debate acerca de metas educacionais carece de significado 
e importância frente a essa meta: que Auschwitz não se repita”. A oposição 
ao fascismo no campo da educação exige o entendimento de que o pro-
cesso formativo deve se dirigir contra o endurecimento da sensibilidade, e 
isso significa combater a coisificação desde a educação infantil. O filósofo 
se refere à “educação por cotoveladas”, baseada na severidade e frieza como 
modelo gerador de vulnerabilidade emocional ao fascismo, pois fragiliza o 
ego, desfavorece a autonomia e estimula a adesão a coletivos fascistas: “pes-
soas que se enquadram cegamente em coletivos convertem a si próprios 
em algo como um material, dissolvendo-se como seres autodeterminados. 
Isto combina com a disposição de tratar outros como sendo uma massa 
amorfa” (Adorno, 1995, p. 119).

Adorno compreendeu a coisificação como um fenômeno estreita-
mente relacionado com os impulsos anticivilizatórios gerados pelo pró-
prio processo de socialização. Freud denominou “mal-estar na civilização” 
a atmosfera psíquica formada por tendências destrutivas e antissociais que 
tornam cada ser humano civilizado um inimigo secreto da civilização. O 
processo civilizatório exige quantidades expressivas de repressão das pul-
sões que se acumulam sob a forma de impulsos agressivos reprimidos que 
deveriam ser elaborados, sublimados e reconciliados com a existência em 



Sinésio Ferraz Bueno

144

sociedade. Em contextos fascistas, essa agressividade reprimida é desviada 
contra populações marginalizadas que representam a diferença em relações 
aos padrões de normalidade. Nesse sentido, a elaboração e superação da 
frustração e do ressentimento, originados de uma socialização problemá-
tica, deveria ser o principal objetivo de uma educação antifascista, porém 
é muito comum que a escola favoreça práticas de violência grupal afina-
das com a destrutividade fascista. Quando os educadores negligenciam a 
importância de combater a frieza espiritual que é precursora da violência 
fascista, a escola se transforma em núcleo disseminador da coisificação da 
consciência. Uma educação para a desbarbarização “significa o mesmo que 
ser contra o espírito do mundo; e desta maneira apenas repito algo que 
apresentei no começo como sendo o aspecto mais obscuro de uma educa-
ção contra Auschwitz” (Adorno, 1995, p. 133).

A negligência dos educadores, que em si mesma evidencia que eles 
próprios em grande medida estão absorvidos pela atmosfera autoritária e 
fascista, deve ser pensada em conjunto com o ressentimento que se dirige 
aos potenciais formativos da cultura. Conforme abordamos, é característico 
da mentalidade fascista a aversão às artes e ao pensamento crítico, mesmo 
que muitos adeptos de movimentos autoritários se declarem admiradores 
das humanidades. Vale lembrar que a síndrome fascista está estreitamente 
relacionada com a semiformação, e nesse sentido o cultivo intelectual e 
estético nem sempre se relaciona com a evolução ética do sujeito. Somos 
forçados a reconhecer que o letramento e o aperfeiçoamento do intelecto, 
em si mesmos, nada representam se não estiverem afinados com a vontade 
pessoal de aprimoramento do espírito. Embora o combate ao fascismo no 
campo da educação implique a realização de projetos formadores voltados 
para a desbarbarização, estes se revelarão estéreis caso o sujeito não esteja 
imbuído do propósito de se tornar um ser humano mais sensível e melhor.

Embora a atmosfera fascista seja formada pela combinação sinistra 
de contingências sociais, econômicas e políticas astuciosamente manipula-
das por meio da retórica monótona e habilidosa de um líder doutrinador, 
esse conjunto de fatores não seria suficiente para a concretização histórica 
do fascismo caso não existisse a forte determinação de um sujeito especí-
fico para se manter na condição de inseto. Não se pode ignorar que a sín-



O materialismo é uma ilusão

145

drome fascista somente poderá prosperar graças ao esforço de um indiví-
duo singular em se manter como espírito cativo, fazendo de si mesmo um 
aparelho receptor e reprodutor de preconceitos e imposturas emocionais. A 
esse respeito, a imagem emblemática do Barão de Münchausen, o nobre eu-
ropeu que consegue se erguer de um pântano movediço desafiando a força 
da gravidade e se puxando pelos cabelos, se torna paradigmática como 
modelo de autodeterminação do sujeito contra as tendências objetivas da 
sociedade. A superação da heteronomia requer projetos desbarbarizadores 
na esfera educacional, porém seu sucesso depende sobretudo da firmeza do 
indivíduo para se emancipar de seu cativeiro autoimposto.

A síndrome fascista constitui uma moral escrava nutrida por precon-
ceitos, projeções emocionais, ressentimento e coisificação do espírito, po-
rém ela não elimina pura e simplesmente o livre arbítrio, nem tampouco 
a potencialidade do sujeito de autodeterminação no campo ético e moral. 
As mediações sociais e políticas que condicionam a atmosfera fascista não 
são suficientes para eliminar a capacidade de escolha entre o vício e virtude. 
Desde que o espírito não seja considerado uma mera tábua rasa lockeana, na 
qual somente a experiência inscreve os conteúdos, seu pôr a si mesmo per-
manece como qualidade substancial na esfera ética, desde as reflexões clássi-
cas de Aristóteles (1991, p. 47): “Logo, depende de nós praticar atos nobres 
ou vis, e se é isso que se entende por ser bom ou mau, então depende de nós 
sermos virtuosos ou viciosos. […] O homem é pai de suas ações como é de 
seus filhos”. Na concepção metafísica do filósofo grego, a formação da virtu-
de depende de um esforço determinado do sujeito para cultivar bons hábitos 
e evitar tanto o excesso quanto a apatia na esfera das paixões. A busca da vir-
tude requer esforço metódico e cotidiano do sujeito, que é sempre suscetível 
ao erro: “é possível errar de muitos modos (pois o mal pertence à classe do 
ilimitado e o bem à do limitado, como supuseram os pitagóricos), mas só 
há um modo de acertar. Por isso, o primeiro é fácil e o segundo difícil – fácil 
errar a mira, difícil acertar o alvo” (Aristóteles, 1991, p. 33).

Como argumentamos anteriormente, a dialética entre senhor e es-
cravo é o encontro paradigmático entre dois seres humanos estranhos mu-
tuamente animados pelo desejo de reconhecimento. Nenhum deles poderá 
realizar esse desejo fundamental da consciência caso não esteja disposto 



Sinésio Ferraz Bueno

146

a dissolver sua própria estranheza radical diante do Outro. O desenvol-
vimento da consciência de si é incompatível com qualquer contexto de 
coisificação que reduza o ser humano a mera coisa vivente estranha, pois 
para a realização do desejo de reconhecimento (Begierde) é necessária a 
presença de uma realidade espiritual que subsista ontologicamente. É a 
própria estrutura dialética subjacente à consciência de si que exige a supe-
ração de contextos sociais em que a consciência é forçada a se contentar 
com formas falsas e primitivas de realização, permeadas pela brutalidade 
da redução do Outro ao unheimlich freudiano. Dessa forma, a dialética de 
reconhecimento entre as consciências é um momento incontornável para 
a superação do fascismo, na medida em que a coisificação da consciência, 
que é engendrada pela incapacidade sistemática de reconhecimento da dig-
nidade do Outro e de si mesmo, é parte integrante da autocompreensão 
do espírito. Nesse sentido, a realização da dialética entre senhor e escravo 
implica aceitação incondicional de toda diferença entre seres humanos, na 
esfera étnica, religiosa, de gênero, de nacionalidade etc., pois é somente na 
relação pacífica, bondosa e solidária com o Outro que o reconhecimento 
de si mesmo pode ser realizado.

Embora a superação da atmosfera agressiva e preconceituosa do fas-
cismo demande esforços gigantescos no campo educativo, no sentido da 
realização de processos formativos do espírito que favoreçam uma relação 
de abertura, respeito e amor pelo Outro, em si mesmos tais esforços não 
são suficientes se não forem acompanhados pela vontade pessoal firme-
mente voltada para uma reforma íntima do caráter. O combate ao fascismo 
somente poderá se efetivar como projeto pessoal do próprio sujeito no 
sentido de reverter o trajeto autoimposto de ressentimento e coisificação 
do espírito. Enfrentar as próprias sombras e abrir a consciência ao reconhe-
cimento e à dissolução da estranheza do Outro é uma tarefa que demanda 
projetos antifascistas na esfera da educação, mas exige sobretudo a vontade 
pessoal e intransferível de cada espírito humano em tornar-se aquilo que 
ele verdadeiramente deve ser: “o espírito se mostra tão pobre que parece 
aspirar, para seu reconforto, ao mísero sentimento do divino em geral. - 
como um viajante no deserto anseia por uma gota d’água. Pela insignifi-
cância daquilo com que o espírito se satisfaz, pode-se medir a importância 
do que perdeu” (Hegel, 2002, p. 29).



147

7
Imortalidade da alma

Conceito de alma

Conforme abordamos nos capítulos anteriores, toda tentativa de de-
monstração de uma possível ontologia material explicita a circularidade 
viciosa que compromete os diversos tipos de materialismo. A única solução 
logicamente aceitável para resolver esse problema filosófico consiste em 
formular o espírito como causa imanente e substancial das coisas materiais. 
Na filosofia moderna, a transição, desde o realismo empírico que carac-
terizou o sistema filosófico de Kant, até o idealismo absoluto de Hegel, 
torna patente a metamorfose decisiva, em que a lógica deixa de ser apenas 
instrumento formal do intelecto, assumindo constituição ontológica. Essa 
transformação no papel da lógica tem implicações igualmente decisivas 
em relação à definição do “conceito”, sendo essencial para que o espírito 
seja entendido como substância. Para Hegel, o “conceito” não se restrin-
ge a ser instrumento de descrição e classificação de objetos cognoscíveis, 
nem tampouco apenas um indicador da essência necessária de uma dada 
coisa singular. Em sentido hegeliano, compreender que a realidade não é 
constituída por coisas-em-si incognoscíveis, significa que o ato de conhe-
cer o mundo não contém apenas implicações epistemológicas, mas sim 
ontológicas, pois o Conceito põe as coisas no mesmo momento em que as 
conhece. Para entender essa formulação, que é nuclear à Lógica de Hegel, 
convém lembrar o que já foi exposto sobre a relação entre consciência e re-



Sinésio Ferraz Bueno

148

alidade segundo Fichte. Para o filósofo, o eu é sujeito absoluto e princípio 
supremo que põe a si mesmo e produz a realidade concreta, e de maneira 
coerente com essa interpretação, Hegel concebe o Conceito como princí-
pio estrutural que põe a realidade em si mesma: “o Conceito é um princí-
pio ativo que está na base da realidade, fazendo dela o que ela é” (Taylor, 
2014, p. 330). Essa concepção idealista representa a superação definitiva 
da oposição entre o sujeito cognoscente e o mundo, uma vez que este não 
deve ser concebido como uma realidade estranha para a consciência, pois 
nada mais é que produto necessário do pensamento.

Se na concepção filosófica que parte de Fichte e culmina em Hegel, 
o espírito subjetivo é mente, intelecto, ou consciência que põe a si mesma 
como atividade espiritual incessante, e, ao fazê-lo, cria a própria realidade 
em sua totalidade, isso significa que a realização da autoconsciência contém 
uma implicação fundamental. Pensar que a consciência é espírito que põe a 
si mesmo como sujeito, consiste em uma definição que permanece incom-
pleta enquanto a consciência não for ao mesmo tempo pensada como alma 
imortal. A centralidade ontológica do espírito obriga a considerar o tema 
da imortalidade da alma como consequência lógica do sistema filosófico 
de Hegel. O movimento fenomenológico da consciência, que permanece 
infeliz na medida em que se mantém engajada na experiência histórica, se 
realiza tendo como ponto de partida uma condição de abstração, em que 
ela se concebe como simples singularidade passiva perante uma realidade 
dada, e depois descobre que deve saber a si mesma como veículo de reali-
zação do Espírito Absoluto: “o espírito finito, o espírito fenomênico, não 
é nada mais que o espírito absoluto que se torna consciente de si mesmo” 
(Hyppolite, 1999, p. 569). A substância se transforma integralmente em 
sujeito somente quando os aspectos trágicos da existência humana con-
fluem no enfrentamento e superação da morte. O significado teológico e 
metafísico do triunfo sobre a morte se expressa como superação da indivi-
dualidade contingente e finita, na direção da consciência de si:

A morte - se assim quisermos chamar essa inefetividade - é a coisa 
mais terrível; e suster o que está morto requer a força máxima. [...] 
Porém não é a vida que se atemoriza ante a morte e se conserva 
intacta da devastação, mas é a vida que suporta a morte e nela se 



O materialismo é uma ilusão

149

conserva, que é a vida do espírito. O espírito só alcança sua verdade 
na medida em que se encontra a si mesmo no dilaceramento 
absoluto. Ele não é essa potência como o positivo que se afasta 
do negativo - como ao dizer de alguma coisa que é nula ou falsa, 
liquidamos com ela e passamos a outro assunto. Ao contrário, o 
espírito só é essa potência enquanto encara diretamente o negativo 
e se demora junto dele. Esse demorar-se é o poder mágico que 
converte o negativo em ser. [...] Portanto, o sujeito é a substância 
verdadeira, o ser ou a imediatez - que não tem fora de si a mediação, 
mas é a mediação mesma (Hegel, 2002, p. 44).

Se por “espírito” podemos entender a substância imaterial, incondi-
cionada e imortal, dotada de primazia em relação ao mundo material, ao 
longo da história da filosofia ocidental, a realidade espiritual foi traduzida 
pelo conceito de “alma”, entendida como princípio substancial autônomo, 
irredutível e indivisível, sendo sob esse último aspecto claramente diferen-
ciada da matéria. Esse significado foi assumido por Platão, para quem a 
alma é uma substância simples e incorpórea que permite o conhecimento 
rememorativo do mundo inteligível das ideias, que são essências, modelos 
ou paradigmas dos quais todas as coisas e corpos sensíveis constituem-se 
como cópias imperfeitas. É importante destacar que a metafísica platônica 
incorporou da tradição órfica anterior a ela um princípio reencarnacio-
nista, segundo o qual, após a morte do corpo, a alma, de acordo com 
seu grau de purificação, contempla as ideias na “planície da verdade”. Na 
Idade Moderna, Descartes introduziu modificações decisivas no conceito 
de alma, que passou a ser sinônimo de cogito, ou substância pensante, 
entendida como princípio incondicionado, certificado pela ideia inata da 
existência de Deus nela impressa, e por isso capaz de conhecer com clare-
za e distinção toda a realidade material. Além disso, ao cogito é possível 
conhecer a realidade da alma e seus atributos de simplicidade e indestruti-
bilidade com uma certeza ainda maior do que aquela proveniente da subs-
tância extensa. Na filosofia cartesiana, a existência do mundo material é 
secundária quando comparada à existência da alma, pois esta é diretamente 
acessível pela certeza do cogito, constituindo-se como experiência interna, 
intuitiva e espiritual, qualitativamente superior à experiência externa que 
permite conhecer a substância extensa.



Sinésio Ferraz Bueno

150

Hegel e a imortalidade da alma

O triunfo hegeliano sobre a morte, explicitado no tema da vida do 
espírito como potência que encara diretamente o negativo e se conserva 
intacto perante a devastação, indica a imortalidade da alma como tema 
fundamental no interior da fenomenologia do espírito. O tema da imor-
talidade individual pode ser compreendido mediante um exame atento do 
significado atribuído pelo filósofo à relação entre finito e infinito. A indi-
vidualidade de um ser humano singular não deve ser pensada como uma 
finitude oposta a uma infinitude eternamente expansível e sem limites, 
pois isso constitui o que Hegel denomina o mau infinito. Para o filósofo, 
os seres vivos são entidades finitas apenas porque são uma realidade empí-
rica que corporifica inadequadamente a Ideia, entendida como atividade 
conceitual infinita mediante a qual o Espírito Absoluto põe a si mesmo. Os 
seres vivos são finitos não porque estejam opostos a uma infinitude inal-
cançável, mas porque a Ideia neles corporificada existe como propósito in-
trínseco, em-si, porém lutando para retornar a si mesma e tornar-se para-si: 

mas na medida em que resultou que a ideia é a unidade do conceito 
e da objetividade, o verdadeiro, ela não tem de ser considerada 
apenas como uma meta da qual seria preciso se aproximar, mas 
que permanece, ela mesma, como uma espécie de além, mas sim 
de modo que todo efetivo somente é na medida em que tem a ideia 
dentro de si e a expressa (Hegel, 2018, p. 239). 

O idealismo de Hegel é absoluto porque remete à prioridade onto-
lógica da Ideia, pois todas as coisas existentes são manifestações da neces-
sidade racional, e, por esse motivo, contêm potencialidades cuja realização 
é delimitada pelas condições determinadas impostas por sua própria fini-
tude: “o fato de que as coisas efetivas não são congruentes com a ideia é o 
lado da sua finitude, inverdade, segundo a qual elas são objetos, cada qual 
estando determinado mecanicamente, quimicamente ou por uma finali-
dade externa, conforme sua esfera diversa e nas relações da objetividade” 
(Hegel, 2018, p. 239-240).



O materialismo é uma ilusão

151

Para obter uma definição precisa sobre a existência da vida segundo 
Hegel, Taylor (2014, p. 367) escreve que “a coisa viva é uma corporifica-
ção da Ideia que deve dividir-se em elementos particulares e então manter 
sua unidade por meio deles”. Então, se os seres vivos são corporificações 
imperfeitas da Ideia, eles somente podem existir em condições ontológicas 
em que sua existência finita aponta para além de si mesma, no sentido de 
alcançarem uma identidade plenamente integrada com a Ideia. Uma etapa 
decisiva dessa integração em-si e para-si com a Ideia se realiza mediante o 
conhecimento alcançável pela consciência de si: “um universo posto pela ne-
cessidade conceitual tem de estar consciente de si mesmo” (Taylor, 2014, p. 
365). A oposição entre a Ideia e a realidade material tal como a conhecemos 
é apenas aparente e está fadada a ser superada mediante a autoconcepção do 
Absoluto que somente pode se dar pela intelecção dos seres pensantes, uma 
vez elevados ao grau supremo da consciência. Nesse sentido, os seres vivos, 
assim como a vida em si mesma, representam um processo espiritual e orgâ-
nico regido pela teleologia interna, cujo ápice é alcançado pelo homem como 
ser autoconsciente capaz de realizar o retorno da Ideia a si mesma. Porém, 
sendo o gênero humano um ser vivo finito, essa autoconcepção da Ideia se 
realiza de maneira necessariamente imperfeita, mediante a sucessão de ge-
rações de seres finitos destinados ao perecimento. Por esse motivo, a morte 
dos seres finitos representa um momento necessário no processo de retorno 
da Ideia a si mesma, como consciência de si que somente pode se realizar, 
não na particularidade de um ser humano específico, mas na universalidade 
do gênero humano. Em termos hegelianos, a morte não representa o fim de 
uma vida em particular, pois é um momento necessário de autoconcepção 
do Absoluto, concebido como sujeito infinito que se torna real por meio da 
corporificação em sujeitos finitos: 

a ideia da vida se libertou assim não só de qualquer (particular) ‘este 
aí’ imediato, mas em geral dessa imediatez primeira; com isso vem 
para si mesma, para a sua verdade; entra assim na existência como 
gênero livre para si mesmo. A morte da vitalidade singular somente 
imediata é o emergir do espírito (Hegel, 1995, v. 1, p. 356).



Sinésio Ferraz Bueno

152

A prioridade ontológica da Ideia implica compreender que a vida 
dos seres orgânicos é irredutível ao mecanicismo, na medida em que o 
encadeamento de causas eficientes meramente externas aos seres conduz a 
uma circularidade restrita aos processos vitais da natureza, tornando im-
possível apreender a necessidade intrínseca que é subjacente a todos os 
seres vivos. No âmbito da finitude, o mecanicismo dos processos físicos e 
químicos da natureza expressa fatos contingentes que em última instância 
estão submetidos a uma totalidade racionalmente organizada em que a 
vida dos seres orgânicos aponta para além de si mesma. A contingência 
das atividades mecânicas e finitas que sustenta a vida está inserida em uma 
totalidade racional que é organizada e regida pela teleologia interna. Se a 
natureza é a Ideia em seu ser-outro, isso significa que a vida não deve ser 
considerada um conjunto aleatório de atividades mecânicas, pois concre-
tiza um propósito intrínseco e absoluto que se consuma em plenitude na 
autocompreensão dos seres pensantes, tornando-se então a realização da 
Ideia captando a si mesma como ser-para-si. Sob o ponto de vista do ide-
alismo de Hegel, o progresso da ciência, entendido como desdobramento 
da atividade intelectiva dos seres humanos na história, somente pode con-
duzir a uma explicitação cada vez maior da existência de design inteligente 
na estrutura dos seres vivos. A realização da Ideia por meio dos seres vivos 
é um processo evolutivo inteligente, e não uma atividade mecânica e alea-
tória de simples adaptação a contingências externas:

Hegel penetra nas raízes das ciências de seu tempo mais 
profundamente do que qualquer outro dos idealistas. [...] O 
mundo é um sistema de formas único e conexo em que domina a 
tendência do inferior para o superior. Todo o ser material, físico e 
sem vida, tem implícita tendência para o ser vivo; tudo o que vive 
tende para a consciência; toda a consciência para o ser espiritual; 
todo o ser espiritual subjetivo para o espírito do objetivo. E assim 
sucessivamente até chegar à penetração absoluta, ao ‘ser-para-si’ de 
tudo o que é (Hartmann, 1983, p. 313).

Temos então condições para uma compreensão mais ampla sobre o 
significado da vida do espírito como enfrentamento e superação dialética 
da morte. Esta não deve ser entendida como finitude da vida, uma vez que 



O materialismo é uma ilusão

153

os seres vivos finitos estão inseridos em um processo evolutivo e teleológico 
em que a morte representa um momento necessário no encadeamento de 
contingências finitas que são impulsionadas pelas necessidades racionais do 
Absoluto. A morte é apenas a etapa necessária de um processo em si mes-
mo eterno e infinito de superação dialética da própria finitude dos seres. A 
vida deve ser concebida como atividade permanente de corporificação da 
Ideia, e por esse motivo a morte é o momento essencial de autoconsciência 
espiritual, de realização do infinito no interior do finito: 

a morte é essencial ao que vive. [...] Sendo a unidade de Ideia e 
objetividade, a Vida tem de ser corporificada, logo, tem de ser 
corporificada em algum lugar, tem de ser coisa viva particular. 
Porém, como coisa viva particular ela jamais poderá estar em 
conformidade com a ideia universal, é contraditória, e, assim, 
mortal. Ela tem de perecer (Taylor, 2014, p. 366-367). 

Sendo o perecimento dos organismos vivos uma qualidade intrínse-
ca à corporificação do espírito nas entidades finitas, a morte é uma etapa 
pela qual se realiza o aprendizado e a autoconsciência sobre a imortali-
dade da alma. As contingências da vida constituem os meios pelos quais 
as estruturas interpessoais do Espírito Absoluto se concretizam como luta 
incessante para a superação da finitude, e por esse motivo a imortalidade 
da alma é o próprio núcleo intelectivo da consciência de si:

Se denomina mortal ao que pode morrer; imortal é aquilo que 
pode chegar a um estado no qual a morte não penetra. Assim, a 
imortalidade da alma não deve ser representada como se ela se 
realizasse só tardiamente; ela é uma qualidade presente; o espírito é 
eterno, e portanto isso já está presente; o espírito em sua liberdade 
não existe no círculo de sua limitação; para ele, que pensa e 
que sabe puramente, o objeto é o universal; isso é a eternidade. 
Eternidade não é mera duração, pois eternidade é saber, saber do 
eterno. Por conseguinte, aqui a eternidade do espírito foi levada à 
consciência nesse conhecer, nessa mesma separação que conduziu à 
infinitude do ser-para-si e que não está mais enredada no natural, 
no contingente, no exterior. Essa eternidade do espírito em si é 
agora aquilo que o espírito é em-si diante do todo, mas o ponto 
de vista mais preciso em que nos encontramos consiste em que 



Sinésio Ferraz Bueno

154

o espírito não deve ser, como é, mero espírito natural, pois deve 
ser tal como é, em-si e para-si. O espírito deve considerar-se a si 
mesmo e mediante isso existe o desdobramento; ele não deve se 
deter nesse ponto de vista no qual não é como é virtualmente; 
ele deve adequar-se ao seu conceito, ao Espírito Absoluto (Hegel, 
1987, p. 134-135).

Imortalidade da alma como tese racional

A imortalidade da alma é o mais profundo conhecimento da cons-
ciência sobre si mesma. O desenvolvimento aqui, proposto, que consiste 
em conceber a imortalidade da alma em sentido ontológico, contém duas 
implicações de alcance muito expressivo no campo filosófico. Em primeiro 
lugar, trata-se de desconectar a imortalidade da alma do campo teológico 
que tradicionalmente a concebe como objeto de fé religiosa. Para Hegel, 
a impotência da fé reside em sua qualidade de ser uma certeza subjetiva 
que se afirma contra a razão, e ao fazê-lo, desconfia da capacidade da ra-
zão de se constituir como o princípio objetivo, universal e absoluto que 
se identifica com a realidade em si mesma. Se a relação do ser humano 
com Deus dependesse de uma mediação subjetiva, sob a forma da fé, isso 
significa que a razão seria somente um princípio formal, que não estaria à 
altura da concepção do Absoluto como sujeito: “só nos restam, finalmente, 
duas possibilidades: ou o mundo se baseia na ordem, razão, determinação 
e sentido, ou não. Se ele não se baseia na Razão, então toda a aspiração se 
perdeu e toda a fé é vã” (Hartmann, 1983, p. 367). Hegel é suficientemen-
te claro acerca do caráter obsoleto da fé como certeza subjetiva mediadora 
da relação com Deus:

Expresso de um modo mais hegeliano: o saber com o qual Deus 
se sabe a si mesmo e ao mundo é o nosso saber. Sem o homem, 
Deus seria o imperfeito, porque tem o saber de si mesmo em 
nós. O nosso pensamento, na medida em que se eleva ao ‘saber 
absoluto’, é o intelecto de Deus. [...] E na medida em que Deus 
é essencialmente espírito, que é razão que se sabe a si mesmo, 
só terá a sua própria realidade em nós. O nosso saber puro do 



O materialismo é uma ilusão

155

mundo, de nós mesmos e da divindade, é o saber que Deus tem 
de si (Hartmann, 1983, p. 441).

Em segundo lugar, se o trajeto fenomenológico da razão na história 
suscita o desenvolvimento da autoconsciência, ou consciência de si, todo 
percurso intelectivo de desmistificação do mundo deve ser compreendi-
do como etapa em que a razão combate uma alteridade irracional, mas 
não reconhece a si mesma na face do inimigo. Em outras palavras, se a 
razão é imanente à totalidade, a fé religiosa constitui uma etapa histórica 
do desenvolvimento da própria razão, e assim o processo de secularização 
da modernidade envolve polêmicas antirreligiosas que na verdade repre-
sentam um desconhecimento da razão sobre si mesma. Reconhecer isso 
elevará a consciência a um patamar superior de seu autodesenvolvimento, 
pois o combate iluminista aos mitos, tradições e preconceitos em geral é 
interno à razão: “a pura intelecção, sendo o conceito absoluto, aquilo fora 
do qual não poderia haver nada, só pode se autodepreciar, ao ver, na Fé, 
e em seu objeto, Deus, um outro que não ela mesma. Não há verdadeira-
mente um outro, um irracional para a razão” (Hyppolite, 1999, p. 464). 
Enquanto a consciência não souber reconhecer a si mesma nos dois polos 
que constituem o combate subjacente à secularização do mundo, ela per-
manecerá sendo consciência infeliz, e por esse motivo estará suscetível à 
reprodução cega de novos sucedâneos da mesma fé a que imagina se opor: 
“a razão triunfará sobre a fé, mas o triunfo será de tal natureza que [...] a 
fé se reintroduzirá sob nova forma no seio mesmo da razão, limitando-se 
esta em reconhecer, numa vã aspiração, um perpétuo além” (Hyppolite, 
1999, p. 464).

A imortalidade da alma não será devidamente compreendida en-
quanto se tornar refém da simples fé, que se limita a ser certeza subjetiva e 
impotente, porque oposta à razão, e igualmente enquanto for restringida a 
mero tabu imposto por uma racionalidade que desconhece a si mesma. A 
superação da morte como tema restrito à esfera mítica e religiosa represen-
ta uma etapa essencial no processo fenomenológico de autoconhecimento 
da razão. A dialética da razão na modernidade desconectou a reflexão sobre 
o absoluto de seu sentido racional, e isso acarretou a transformação da pró-
pria razão em mera faculdade subjetiva da mente, reduzida à instrumenta-



Sinésio Ferraz Bueno

156

lização do mundo. Na era moderna, o processo de secularização despojou 
a razão de sua qualidade ética de ser princípio inerente da realidade, trans-
formando-a em mecanismo subjetivo de manipulação da natureza. O filó-
sofo Max Horkheimer caracterizou esse processo como declínio da razão 
objetiva, que em significado metafísico era definida em sua conexão com o 
absoluto, sendo por isso capaz de determinar os critérios universais de uma 
teleologia harmonizada com a ética, a felicidade e a bondade. O resultado 
do desencantamento progressivo do mundo consistiu na hegemonia da 
razão subjetiva, reduzida ao funcionamento abstrato do pensamento, cuja 
referência intelectiva passou a ser uma concepção mecanicista desconecta-
da de horizontes finalistas: “de acordo com essa teoria, o pensamento serve 
a qualquer esforço particular, bom ou mal” (Horkheimer, 2015, p. 17).

Espiritualidade e ciência

A hegemonia da razão instrumental na modernidade assinalou o 
triunfo do positivismo e a depreciação da metafísica como esfera obsoleta e 
supostamente superada pelo progresso da ciência moderna. A secularização 
da razão reduziu à obsolescência não somente a metafísica tradicional na 
esfera filosófica, mas também os diversos temas e setores da espiritualidade 
que historicamente se dedicaram a assuntos relativos às várias esferas da 
imortalidade da alma, como as comunicações espirituais e mediúnicas e as 
hipóteses reencarnacionistas. O desprestígio do mundo espiritual na mo-
dernidade ocidental é justificado pelo fato de que o progresso da ciência 
somente foi possível graças à primazia do experimentalismo, o qual pres-
supõe que a validade epistemológica do conhecimento racional depende 
exclusivamente de sua consistência empírica, o que obviamente excluiu do 
campo racional qualquer tipo de emanação espiritual que não fosse passí-
vel de comprovação prática. Como os fenômenos espirituais, em princípio, 
parecem não se sujeitar a critérios de constatação pública e universal, eles 
foram alijados do campo da apreciação científica, adquirindo um estatuto 
menor, associado a ignorância e superstição.



O materialismo é uma ilusão

157

Em contextos culturais não vinculados à matriz burguesa, a experiên-
cia da angústia diante da morte configura-se como um momento metafísi-
co fundamental, incorporado a rituais de iniciação e constituindo elemen-
to essencial dos processos de amadurecimento emocional e de preparação 
para a vida adulta. O historiador das religiões Mircea Eliade dedicou-se à 
investigação do significado da morte em diversas culturas não europeias, 
nas quais identificou a compreensão da angústia perante o nada como ma-
nifestação de ignorância e de ilusão, sustentada pela crença infundada de 
que o mundo perecível e finito possa constituir uma realidade última e 
ontologicamente inescapável. Conforme assinala Eliade, no horizonte da 
tradição filosófica e religiosa indiana, a constatação de que a temporali-
dade e a finitude engendram a dimensão trágica e dolorosa da existência 
inscreve-se na dialética da Maia, termo sânscrito que designa a natureza 
ilusória do mundo fenomênico e cuja superação integra um processo de 
conscientização indispensável para a reconciliação com o absoluto. O uni-
verso intelectual próprio à sociedade burguesa distingue-se por ser o único 
em que a angústia diante da morte não é elaborada mediante sistemas 
simbólicos ou rituais de iniciação e ressurreição. No âmbito específico da 
tradição vedanta, observa Eliade (1957, p. 47), “o filósofo indiano ficará 
perplexo diante das consequências que certos filósofos modernos retira-
ram dessa descoberta. Porque, depois de ter compreendido a dialética na 
Maia, o Indiano esforça-se por se libertar dessas ilusões, enquanto alguns 
europeus instalam-se numa visão pessimista e niilista da existência e do 
mundo”. Desse modo, a confrontação da angústia perante a morte exige, 
em diversas tradições, processos culturais de ressignificação simbólica, os 
quais se concretizam em rituais que dramatizam a morte iniciática:

Para os não-europeus a Morte não é nem definitiva, nem absurda; 
pelo contrário, a angústia provocada pela iminência da Morte é 
já uma promessa de ressurreição, revela o pressentimento de um 
renascimento noutro modo de existir, e é este que transcende a 
Morte. Recolocada na perspectiva das sociedades primitivas, a 
angústia do mundo moderno pode ser comparável com a da 
morte iniciática; vista na perspectiva indiana, ela é semelhante ao 
momento dialéctico da descoberta da Mâyâ. Mas, como dizíamos 
atrás, tanto para as culturas arcaicas e “primitivas” como para a 



Sinésio Ferraz Bueno

158

Índia, esta angústia não constitui uma situação em que possamos 
instalar-nos; é-nos indispensável enquanto experiência iniciática, 
enquanto rito de passagem. Mas em mais nenhuma cultura para 
além da nossa nos podemos deter no meio de um rito de passagem 
e instalarmo-nos numa situação aparentemente sem saída. Porque 
esta consiste justamente em terminar o rito de passagem e resolver 
a crise desembocando num nível superior, tomando consciência de 
um novo modo de existir (Eliade, 1957, p. 60-61).

De maneira inteiramente antagônica ao ceticismo científico, as prá-
ticas de comunicação espiritual são acontecimentos comuns a todas as 
sociedades e culturas, em todos os tempos históricos, e são elas que sem-
pre forneceram demonstrações inequívocas sobre a imortalidade da alma. 
Desde o xamanismo e a consulta a oráculos, até a escrita de grandes livros 
sagrados do cristianismo, judaísmo e islamismo, os espíritos inúmeras ve-
zes foram entidades mediadoras da relação do ser humano com Deus. A 
perspectiva de Eliade sobre o tratamento ritual da angústia diante da morte 
em culturas não europeias distingue-se de grande parte das investigações 
sobre o tema por conferir, ao olhar cultural do Outro, a mesma legitimi-
dade usualmente reservada às concepções e práticas oriundas da tradição 
burguesa. Sua metodologia de análise das expressões religiosas em contex-
tos orientais e ameríndios integra, de forma intelectualmente rigorosa, o 
questionamento antropológico à pretensa hegemonia da cultura ocidental 
e europeia enquanto paradigma universal de civilização, progresso e racio-
nalidade, rejeitando, de modo explícito, qualquer forma de hierarquização 
de cunho evolucionista. Nesse sentido, a obra de Eliade assume relevância 
particular para o campo das reflexões filosóficas sobre a morte, na medida 
em que se afasta das recorrentes tendências de marginalização das manifes-
tações espiritualistas, as quais se encontram amplamente disseminadas na 
sociedade burguesa.

A incapacidade de elaboração da angústia perante a morte é correla-
ta às transformações históricas ocorridas desde o período medieval até os 
tempos atuais. Philippe Ariès aponta para o contraste entre a integração 
cósmica da morte, permeada pelo tratamento ritualizado e comunitário 
que era comum na Idade Média, e a transformação da morte em tabu 
desde o início do século XX, manifestada pelas fortes tendências de nega-



O materialismo é uma ilusão

159

ção, ocultamento e diminuição da visibilidade social do morrer. Segundo 
Ariès (2012, p. 138), ao passo que em sociedades tradicionais o tema era 
integrado à ordem social, religiosa e cósmica, quando a morte hospitalar 
se torna o padrão hegemônico na sociedade burguesa, o moribundo “não 
é mais escutado como um ser racional, é apenas observado como um caso 
clínico, isolado, na medida do possível, como um mau exemplo, e tratado 
como uma criança irresponsável”. O enclausuramento da morte como as-
sunto técnico e restrito aos protocolos adotados pela medicina corresponde 
historicamente às tendências hegemônicas de depreciação e desqualificação 
das diversas formas de espiritualidade que procuram ritualizar e ressignifi-
car o ato de morrer.

Em virtude da ciência moderna se dedicar sistematicamente a fa-
zer tábua rasa dos fatos espiritualistas, a única maneira pela qual pode ser 
possível o diálogo entre esses dois campos tão distintos do conhecimento 
deveria consistir na apresentação de evidências empíricas de tais aconteci-
mentos. Um passo decisivo para a superação do preconceito científico em 
relação à imortalidade da alma foi dado por pesquisadores da área psiquiá-
trica da Universidade Federal de Juiz de Fora, ao publicarem sua pesquisa 
extensa da convergência entre centenas de estudos sobre eventos espirituais 
relativos a mediunidade, experiências de quase morte, projeções extracor-
póreas e reencarnação. A pesquisa, coordenada por Alexandre Moreira-
Almeida, adota a economia de meios formulada pela navalha de Occan, 
que é um princípio metodológico que opta pela simplicidade explicativa, 
buscando evitar inflações ontológicas desnecessárias. No âmbito da pesqui-
sa espiritualista, a aceitação da imortalidade da alma cumpre exatamente 
esse princípio da economia de meios, notadamente em oposição ao chama-
do “materialismo promissório”, que adia para o futuro explicações cientí-
ficas impossíveis no momento presente. Nas palavras de Moreira-Almeida, 
Costa e Coelho (2023, p. 15): “argumentaremos que a sobrevivência da 
consciência é a explicação científica mais simples e natural para todo o cor-
po de evidências e que os preconceitos culturais e psicológicos são muitas 
vezes os maiores obstáculos para a aceitação da sobrevivência como um 
fato da natureza”.



Sinésio Ferraz Bueno

160

A obra de Moreira-Almeida relata estudos quantitativos sobre fe-
nômenos psicográficos, realizados com médiuns ostensivos, avaliados me-
diante protocolos “cegados” de controle, em que parentes de pessoas fale-
cidas, médiuns e pesquisadores não tinham conhecimento pessoal prévio. 
Esse procedimento metodológico foi adotado para que a pesquisa não fos-
se comprometida por qualquer tipo de fraude ou viés emocional (Moreira-
Almeida; Costa; Coelho, 2023, p. 48-49)1. Em uma das pesquisas citadas 
pelos autores, o índice de correspondência entre as informações prévias dos 
parentes das pessoas falecidas e aquelas fornecidas pelas psicografias foi de 
81%, evidenciando conhecimentos específicos e traços de personalidade 
dos falecidos para os quais a sobrevivência da alma após a morte do corpo 
se torna a explicação mais razoável e empiricamente consistente (Moreira-
Almeida; Costa; Coelho, 2023, p. 49-51)2. Um segundo conjunto de even-
tos espirituais analisado pela pesquisa diz respeito a experiências de quase 
morte, cujos exemplos mais expressivos são os casos em que um paciente 
submetido a cirurgia em ambiente hospitalar encontra-se sedado em estado 
profundo, sem nenhuma atividade cerebral, porém relata vivências lúcidas 
e nítidas. A ausência de atividade cerebral é incompatível com os relatos 
expostos pelas pessoas, sugerindo fortemente que se tratam de experiências 
espirituais em que a consciência se desprendeu do corpo carnal. É muito 

1	 A pesquisa da veracidade dos eventos psicográficos está facilmente disponível a qualquer pessoa que 
se dedique a conhecer tais assuntos da esfera espiritualista com o objetivo de produzir suas próprias 
conclusões. No site youtube há canais que exibem sessões psicográficas públicas realizadas pelo médium 
Orlando Noronha Carneiro, exclusivamente dedicadas a levar conforto espiritual a familiares enlutados, 
especialmente a mães que perderam seus filhos. O médium publica sua agenda anual de eventos em diversas 
cidades brasileiras. As pessoas recebem senhas e preenchem uma ficha apenas com seus nomes e a data de 
falecimento. Os textos psicografados são lidos publicamente, e invariavelmente contém detalhes pessoais 
sutis da vida cotidiana familiar, que atestam a autenticidade das mensagens.

2	 A prática de auxílio mediúnico realizada em milhares de casas espíritas no Brasil é um enorme desafio para 
os céticos que explicam a mediunidade apenas como um fenômeno dissociativo relacionado a conteúdos 
inconscientes da pessoa do médium. Uma pesquisa de doutorado em saúde pública entrevistou e coletou 
informações junto a 115 médiuns atuantes em centros espíritas na cidade de São Paulo. Essa população se 
caracteriza por “alto nível socioeducacional, baixa prevalência de transtornos psíquicos menores e razoável 
adequação social” (Moreira-Almeida, 2004, p. x). Os médiuns evidenciaram ter controle sobre seus 
episódios de incorporação e desobsessão, em que espíritos sofredores recebem auxílio e encaminhamento 
adequado. Na medida em que tais vivências se restringem a horários específicos, e ao ambiente da casa 
espírita, elas ocorrem sob uma condição de autonomia emocional, não devendo ser caracterizadas como 
dissociações da personalidade em modo esquizofrênico. As conclusões da pesquisa podem ser atestadas por 
qualquer pessoa que visitar um centro espírita e conversar com seus integrantes. A aceitação da mediunidade 
como fenômeno empírico comprovador da imortalidade da alma é uma implicação direta da simplicidade 
explicativa do princípio metodológico da navalha de Occan em favor da metafísica.



O materialismo é uma ilusão

161

comum que os sujeitos dessas experiências relatem a sensação nítida de es-
tarem fora do corpo, reportando fatos ocorridos no centro cirúrgico, terem 
percorrido túneis iluminados, experimentado sentimentos de paz e amor, 
encontrado parentes falecidos, seres espirituais, etc. “Frequentemente, os 
indivíduos que vivenciam uma EQM se sentem profundamente transfor-
mados pela experiência, ressignificam e encontram diferentes insights para 
suas vidas. Ainda, o medo da morte costuma diminuir e a crença na vida 
após a morte, aumentar” (Moreira-Almeida; Costa; Coelho, 2023, p. 51)3. 
Um terceiro conjunto de experiências espirituais é composto por relatos 
detalhados de vidas passadas baseados em informações minuciosas, fre-
quentemente originados de crianças que jamais tiveram acesso aos locais e 
às pessoas relatadas. As pesquisas sobre esses fenômenos constataram a pre-
sença de detalhes muito específicos, posteriormente comprovados empiri-
camente, sugerindo fortemente a reencarnação como hipótese explicativa 
mais razoável (Moreira-Almeida; Costa; Coelho, 2023, p. 65).

O espiritismo de Allan Kardec

O emprego de uma metodologia empirista para o estudo dos fenô-
menos espiritualistas já se fazia presente no trabalho do pedagogo e cientis-
ta francês Hippolyte Rivail, que posteriormente assumiu o codinome Allan 
Kardec, e representou um divisor de águas no campo das comunicações 
entre seres humanos e espíritos. Empregando pela primeira vez métodos 
psicográficos e psicofônicos, Kardec submeteu as comunicações espirituais 
a sucessivos testes, com diferentes médiuns e em diferentes lugares, para 
checar a autenticidade das mensagens. Em outras palavras, Kardec empre-
gou o próprio método experimental, até então mobilizado para despresti-
giar as comunicações espirituais, para testar e revisar as informações rece-
bidas dos espíritos, as quais não eram recepcionadas como revelações de 

3	 Centenas de relatos de experiências de quase-morte estão disponíveis no canal brasileiro do youtube 
intitulado “Afinal, o que somos nós”. A entidade é coordenada pelo físico e publicitário Carlos Mendes, 
e se dedica principalmente a expor relatos de pessoas que passaram por experiências de coma hospitalar, 
paradas cardíacas e outros eventos que ocorreram durante o espaço de tempo em que não havia atividade 
cerebral. O canal segue uma metodologia própria para esse tipo de evento, assumindo que o relato pessoal 
se constitui como evidência científica de que a vida não se restringe à existência corpórea.



Sinésio Ferraz Bueno

162

caráter mágico, porém submetidas a critérios empíricos, sendo analisadas 
segundo padrões metódicos e objetivos4. O resultado mais consistente das 
centenas de reuniões mediúnicas coordenadas por Kardec foi a publica-
ção, em 1857, do Livro dos Espíritos, obra que em edição posterior, datada 
de três anos mais tarde, compôs-se de 1019 perguntas e respostas sobre 
diversos temas relacionados à espiritualidade. Para diferenciar essa nova 
corrente de pensamento das diversas formas de espiritualismo até então 
propagadas, Kardec a denominou espiritismo, doutrina que desde então se 
apresenta como integração de elementos científicos, filosóficos e religiosos 
para abordar problemas relacionados à existência de Deus, à missão evan-
gélica de Cristo, à imortalidade da alma, à reencarnação e ao progresso 
moral como finalidade última da existência humana.

O espiritismo teve origem na França, porém o lugar no qual ele 
mais se popularizou é o Brasil, país que concentra uma vasta quantidade 
de centros espíritas, instituições dedicadas a práticas mediúnicas, estudos 
doutrinários e ações de caridade. É justamente do Brasil que se origina-
ram argumentos consistentes para a comprovação empírica das comuni-
cações mediúnicas, desde a publicação do primeiro livro de psicografias 
do médium brasileiro Chico Xavier, intitulado Parnaso do além-túmulo, 
uma antologia poética composta por 60 poemas de autoria atribuída a 14 
poetas brasileiros e portugueses já falecidos da escola parnasiana. O livro, 
publicado em 1931, e escrito por um jovem que trabalhava o dia inteiro 
em atividades braçais, morador de uma pequena cidade mineira de 3 mil 
habitantes que não tinha nenhuma biblioteca pública, foi alvo de minucio-
sas pesquisas acadêmicas que confrontaram a forma e o conteúdo das po-

4	 “Como meio de elaboração, o Espiritismo procede exatamente da mesma maneira que as ciências positivas, 
quer dizer, aplica o método experimental. Os fatos de uma nova ordem se apresentam, não podendo 
ser explicados pelas leis conhecidas. Ele os observa, os compara, os analisa e, remontando de efeitos às 
causas, chega à lei que os rege, deduzindo as consequências e procurando as aplicações úteis. Ele não 
estabelece nenhuma teoria preconcebida. Assim, não pôs como hipóteses, nem a existência e intervenção 
dos Espíritos, nem o perispírito, nem a reencarnação, nem quaisquer dos princípios da Doutrina. Conclui-
se pela existência dos Espíritos, porque essa existência é resultado como evidência da observação dos fatos; 
e assim os demais princípios. Não foram os fatos que vieram posteriormente confirmar a teoria, mas foi a 
teoria que veio subsequentemente explicar e resumir os fatos. É, portanto, rigorosamente exato dizer que 
o Espiritismo é uma ciência da observação e não o produto da imaginação. As ciências fizeram progressos 
sérios apenas depois que seu estudo se baseou no método experimental. No entanto, até então, acreditava-se 
que esse método era apenas aplicável à matéria, enquanto que o é igualmente às coisas metafísicas”(Kardec, 
2018, p. 22-23).



O materialismo é uma ilusão

163

esias psicografadas com os textos originais dos autores, e concluíram pela 
flagrante proximidade métrica, sintática e temática, em alguns casos mi-
nuciosa, inclusive em certas idiossincrasias de estilo. Diante das espantosas 
semelhanças entre os textos originais e os psicografados, um dos pesqui-
sadores concluiu que a possibilidade de que Parnaso do além-túmulo não 
seja nada além do que um gigantesco pastiche iria requerer, de um jovem 
de apenas 21 anos, precariamente alfabetizado, um profundo conhecimen-
to da obra dos 14 poetas parnasianos, além de uma grande capacidade de 
composição de poemas inéditos, inclusive em outros idiomas como árabe, 
grego e sânscrito (Rocha, 2001, p. 206-207). A riqueza extraordinária da 
produção literária do médium brasileiro Chico Xavier constitui um desafio 
notável para a delimitação das fronteiras entre ciência, metafísica e espi-
ritualidade. A precariedade de sua formação escolar, quando contrastada 
com seu alcance literário e científico, sugere fortemente que a aceitação 
de seus dons mediúnicos é a explicação mais simples e econômica, sob 
o ponto de vista de uma navalha de Occan empregada para finalidades 
metafísicas5.

Embora a doutrina espírita reivindique estatuto científico, a antítese 
histórica entre ciência e teologia explica as reticências dos cientistas em 
relação a todos os tipos de comunicação alegadamente mediúnica, ante-
cipadamente desqualificados como sinônimo de fantasia, ilusão ou mera 
superstição. Além disso, como é largamente conhecido, o campo religioso 
foi mobilizado diversas vezes como recurso ideológico de legitimação de 
diversos tipos de poder institucional, ligados à Igreja Católica e posterior-
mente às instituições originadas da Reforma Protestante, motivo pelo qual 
o progresso científico desenvolveu-se em grande parte como processo pe-
dagógico de esclarecimento contra os obscurantismos religiosos. A partir 

5	 A obra literária de Chico Xavier se destaca pela quantidade muito expressiva de volumes e pela variedade 
de estilos. Em 63 anos de atividade foram publicados 414 volumes, dedicados aos mais diversos temas: 
romances e crônicas literárias, cartas dirigidas a familiares de pessoas falecidas, tratados técnicos e científicos 
na área espiritual, tratados morais, relatos da vida após a morte do corpo, etc. (Souza, 2014). Em termos 
qualitativos, há estilos profundamente diferenciados, que variam desde textos em linguagem simples e 
cotidiana, que se dirigem a familiares enlutados, até prosas literárias muito sofisticadas em autores espirituais 
como André Luiz, Emmanuel, Humberto de Campos e poetas parnasianos. Os textos manuscritos das cartas 
ostentam grafias diferenciadas, cuja correspondência com pessoas falecidas foi diversas vezes atestada por 
seus familiares. Perante um vasto conjunto empírico de comprovações acerca da veracidade do fenômeno 
psicográfico de Chico Xavier, a hipótese de que sua obra possa consistir em um gigantesco pastiche resta 
significativamente enfraquecida.



Sinésio Ferraz Bueno

164

do século XIX, com o desenvolvimento da psiquiatria e da psicologia como 
ramos específicos da ciência dedicados ao estudo e tratamento das doenças 
mentais, neuroses, histerias e psicoses, os fenômenos associados à comu-
nicação com o além puderam ser classificados como casos específicos de 
dissociação psíquica, ou esquizofrenia. Sob esse aspecto, a filiação original-
mente desencantadora e desmistificadora do mundo assumida pela ciência 
invariavelmente conduziu seus pesquisadores a cogitarem como hipótese 
explicativa para esses fenômenos de comunicação sobrenatural algum tipo 
de disfunção na relação entre cérebro e mente como possibilidade larga-
mente preferível à aceitação de inatismos espirituais como o proposto por 
Kardec.

Por outro lado, segundo o pesquisador brasileiro Herculano Pires 
(1964, p. 14), as ressalvas científicas à veracidade da comunicação entre 
mortos e vivos ao longo da história devem ser vistas muito mais como 
encastelamento defensivo amparado no dogma da verificação empírica do 
que em uma autêntica abertura do intelecto para a complexidade da vida. 
O argumento central do autor, profundamente influenciado por Kardec, 
reside no apontamento de diversos tipos de mediunidade ao longo da his-
tória, que teriam transitado de práticas mediúnicas primitivas, oraculares 
e bíblicas, até atingir a mediunidade própria ao espiritismo, que é trans-
parente a estudos de natureza sistemática e experimental. Longe de se re-
duzirem a meras projeções psíquicas ou a visões alucinatórias de mentes 
primitivas, as práticas mediúnicas de povos indígenas, de profetas bíblicos, 
bem como das mais variadas culturas ao longo da história, foram fatos 
concretos comprovadores da comunicação com o além, que se diferenciam 
somente por seu teor explicativo, inevitavelmente adequado ao grau de 
compreensão culturalmente peculiar, em seu respectivo contexto. Delas, as 
comunicações especificamente espíritas se diferenciam por sua capacidade 
de explicar os fenômenos da vida sob uma roupagem científica, adequada 
ao espírito positivista do século XIX.

Os estudos realizados pelo núcleo de pesquisa da Universidade 
Federal de Juiz de Fora representam um desafio peculiar e historicamente 
inédito para a ortodoxia empirista da ciência moderna, pois suas três hipó-
teses centrais - mediunidade, experiências de quase morte e reencarnação 



O materialismo é uma ilusão

165

- são embasadas pela mesma metodologia empirista consagrada pela auto-
ridade da ciência6. A sobrevivência da consciência após a morte deixa de ser 
uma simples crença religiosa ou espiritualista, convertendo-se em um fe-
nômeno espiritual cujas evidências empíricas merecem atenção acadêmica. 
Mas o apego da ciência à evidência empírica como critério exclusivo para 
a veracidade de qualquer tipo de conhecimento merece reflexão filosófica 
mais cuidadosa sobre os pressupostos assumidos pela ciência moderna na 
época da revolução científica dos séculos XVI-XVII. Desde esse momento 
histórico, o conhecimento científico se diferencia da simples opinião ou 
senso comum por atingir um grau máximo de certeza graças à sua capaci-
dade de conter suas próprias garantias de validade interna, que consistem 
no método experimental e nas evidências empíricas, mas isso não impede 
a ciência de mergulhar em uma comprometedora circularidade viciosa. 
Como se sabe, as evidências empíricas são o critério fundamental que legi-
tima o conhecimento científico, mas a ciência não possui categorias lógicas 
que sejam capazes de justificar sua confiança incondicional no empirismo. 
O filósofo Horkheimer (2015, p. 88) expôs com clareza esse embaraço 
epistemológico: 

O círculo vicioso está presente em qualquer justificação do método 
científico pela observação da ciência: como se justifica o princípio da 
observação ele mesmo? Quando se requer uma justificação, quando 
alguém pergunta por que a observação é a garantia apropriada da 
verdade, os positivistas apelam de novo à observação. Mas seus 
olhos estão fechados.

6	 O redutivismo mecanicista da ciência moderna é inflexivelmente defendido no livro sugestivamente 
intitulado “Que bobagem! Pseudociências e outros absurdos que não merecem ser levados a sério”, dos 
cientistas brasileiros Natália Pasternak e Carlos Orsi (2023). Na obra, os autores se dedicam a desconstruir 
a autoridade científica de abordagens dedicadas a temas místicos e espiritualistas. O livro questiona a 
metodologia empregada em pesquisas dedicadas à comprovação empírica de fenômenos espiritualistas, 
pois elas estariam previamente comprometidas por falácias lógicas e vieses cognitivos: “Cientistas em geral 
são, é claro, tão vulneráveis quanto qualquer outra pessoa à tentação de abraçar hipóteses ‘de estimação’, 
que gostariam de ver comprovadas, e para as quais talvez olhem com menos cuidado (e mais carinho) do 
que deveriam” (Pasternak; Orsi, 2023, p. 206). Porém, no que se refere aos fenômenos mediúnicos, a 
abordagem dos próprios autores é comprometida pelo viés cognitivo que eles denunciam, pois citam o caso 
publicamente farsesco das irmãs Fox, ocorrido nos Estados Unidos, em 1848, mas omitem a consistência 
empírica relacionada ao trabalho de Chico Xavier.



Sinésio Ferraz Bueno

166

A empiria é o grande fundamento de legitimidade do conhecimento 
científico, mas o critério que justifica a confiança no método empírico é 
científico em si mesmo, e dessa forma se explicita a impossibilidade lógi-
ca de justificar a confiança na ciência moderna com base em elementos 
intracientíficos.

Imortalidade da alma e a falseabilidade de Popper

Segundo Hegel, a existência dos seres viventes é perpassada por 
estágios parciais de desenvolvimento em que sua forma plenamente rea-
lizada é em-si, porém carente de identidade consigo mesma, não sendo 
ainda para-si. O problema da imortalidade da alma adquire centralidade 
no desdobramento da ciência moderna como autoconsciência plenamente 
desenvolvida, em-si e para-si, pois o apego fisicalista da neurociência se 
revela como ceticismo dogmático que bloqueia a elevação da ciência a uma 
etapa espiritualmente superior. O autoengano da ciência se evidencia à luz 
da falseabilidade de Popper, vale dizer, pela concepção de que as teorias 
somente se tornam consistentes desde que possam ser refutadas e substi-
tuídas por outras teorias tornadas mais condizentes, de acordo com as evi-
dências empíricas disponíveis em dado momento histórico. Ao apresentar 
a falseabilidade teórica como princípio epistemológico de legitimação do 
conhecimento científico, Popper pretendeu alcançar um critério suficiente 
para demarcar a diferença entre ciência e metafísica, uma vez que teo-
rias insuscetíveis de falsificação automaticamente se tornam metafísicas. 
Porém, ao considerarmos o tema da imortalidade da alma, o conjunto 
de evidências empíricas colhidas em pesquisas sobre experiências de quase 
morte expõe o fisicalismo à falseabilidade, e conduz a ciência à aceitação 
da imortalidade da alma:

Para que dada hipótese seja científica e não dogmática, é preciso 
que seja possível imaginar potenciais evidências empíricas que a 
falseiem. Tornando essas visões fisicalistas falseáveis, no sentido 
proposto pelo filósofo da ciência Karl Popper: se a consciência 
é gerada pelo cérebro e depende de seu funcionamento para 



O materialismo é uma ilusão

167

existir, não deveria haver evidência alguma de atividade mental 
quando o cérebro está morto ou não funcional. Se esse tipo de 
evidência for encontrado de forma consistente, especialmente por 
diferentes pesquisadores, usando métodos diferentes e investigando 
fenômenos distintos, ele falsearia as visões fisicalistas da mente 
(Moreira-Almeida; Costa; Coelho, 2023, p. 38).

As evidências empíricas sobre a imortalidade da alma não se restrin-
gem à constatação de atividade da consciência em experiências de quase 
morte, mas se estendem a outros eventos, como experiências mediúnicas 
e relatos consistentes sobre reencarnação. Nesse sentido, a imortalidade 
da alma se apresenta como o mais desafiador problema jamais exposto 
à comunidade científica, uma vez que é o próprio progresso da ciência, 
concebido popperianamente, que expõe a vulnerabilidade da hipótese fi-
sicalista da consciência à falseabilidade. Na medida em que a aceitação de 
tal hipótese espiritualista conduziria a ciência a um giro metafísico de pro-
porções epistemológicas gigantescas, é compreensível que a grande maioria 
de pesquisadores ignore os resultados das pesquisas ou se apegue a um 
ceticismo dogmático negacionista para invalidar esse tipo de conhecimen-
to. Esse encastelamento defensivo é justificável perante a enormidade das 
consequências implícitas na tese da imortalidade da alma, pois sua aceita-
ção não implica somente no reconhecimento da existência da alma, mas 
também na aceitação de fundamentos metafísicos para a própria ciência. 
O problema, portanto, não é somente epistemológico, mas sim ontológi-
co, pois a substância espiritual do conhecimento científico, que existe em 
estado ainda germinal, em-si, deve se tornar para-si, sendo a transparência 
racional da ciência sobre sua própria essência. Essa não é uma simples 
tese idealista nos moldes do senso comum, na medida em que representa 
um estágio concreto no desenvolvimento histórico da ciência moderna. 
Segundo Hegel, a ciência somente se torna verdadeira quando equivale a 
seu conceito, e isso implica a realização efetiva e concreta da identidade 
entre seu ser-em-si e seu ser-para-si:

Hegel chama ‘ser em e para-si’ a esta síntese do ser-em-si e do 
ser-para-si. Ela significa para ele nada menos do que a penetração 
sapiente dum ser na sua própria essência. É natural que com 



Sinésio Ferraz Bueno

168

esta significação plena o ser-em-si e para-si só se encontre num 
ser consciente, e mesmo neste apenas nas suas formas espirituais 
mais elevadas. A tese hegeliana sustenta, pois, que todo ente traz 
implícita a tendência até essas formas mais elevadas do espiritual, 
que tudo aflui para a consciência de si mesmo e que, por isso, em 
toda a estrutura do mundo domina em alto grau a tendência para 
passar do inferior para o superior. Expresso em termos hegelianos, 
isto significa que tudo o que é em-si alcança sua plenitude no seu 
ser-para-si e se realiza e acaba nele. O ser-para-si é a verdade do 
ser-em-si. O simples ser-em-si é apenas a metade incompleta: é 
disposição. Mas a verdade é o todo, o ser-em e para-si (Hartmann, 
1983, p. 314).

Considerando que o tema central da fenomenologia do Espírito de 
Hegel são as experiências da consciência em um percurso autorreflexivo 
que se desenrola na história, a homologia entre o desenvolvimento da ci-
vilização e o desenvolvimento do indivíduo singular se torna salutar para 
a compreensão dos diversos tipos de ilusão materialista. No âmbito da 
universalidade, a autorreflexão científica impõe a superação da oposição 
abstrata entre esclarecimento científico e fé religiosa, para que a ciência 
reconheça que seu percurso secularizante nada mais é que um combate 
interno à razão. O reconhecimento da legitimidade epistemológica das 
provas da imortalidade da alma, atualmente disponíveis nos campos da 
mediunidade, das experiências de quase morte e da reencarnação, contém 
potenciais nucleares para que esse tema eleve a ciência moderna ocidental 
para além de si mesma. No âmbito do indivíduo singular, a imortalidade 
da alma representa um momento essencial para a realização de sua autono-
mia ética, pois a esta é essencial não somente o engajamento passional no 
mundo, mas também a superação da finitude. Dessa forma, tanto na esfera 
da civilização, quanto na esfera da singularidade individual, esse tema se 
torna uma condição essencial para que se efetive a substancialização meta-
física do espírito como sujeito. Se o espírito humano é veículo de realização 
do Espírito Absoluto, a imortalidade da alma se desdobra como o tema 
mais importante tanto para a civilização quanto para o indivíduo, pois, nas 
duas esferas, enquanto o ser humano não se reconhecer como eterno, ele 
estará reduzido à condição de consciência escrava que se ignora.



O materialismo é uma ilusão

169

Assim como, no âmbito da ciência moderna, eventuais demons-
trações empíricas sobre a imortalidade da alma importam menos do que 
a recusa da ciência moderna em conhecer a si mesma e reconhecer seu 
fundamento metafísico, também no âmbito do indivíduo singular o re-
conhecimento da eternidade do ser depende muito menos da fé religiosa 
habitualmente explorada pelas religiões, do que de uma autêntica compre-
ensão e aceitação racional do espírito como único fundamento sólido da 
existência. Nesse sentido, a mais significativa implicação da desconstrução 
do materialismo reside na sintonia do livre arbítrio com a teleologia racio-
nal que é imanente ao desenvolvimento do espírito, pois somente dessa 
forma a existência humana poderá se harmonizar com a ética, a felicidade e 
a bondade. Enquanto a razão estiver desconectada de horizontes finalistas, 
sendo concebida como mero funcionamento abstrato do pensamento, tan-
to o progresso científico, quanto a vida de um ser humano singular, serão 
encarados em sentido mecanicista e coisificado, amplamente despojado de 
qualidades éticas. Embora a hegemonia do gênio maligno na modernidade 
tenha conduzido a diversos tipos de coisificação do espírito, ela está inseri-
da no percurso das experiências necessárias da consciência como uma etapa 
cuja superação exige que a consciência encare sua própria imagem refletida 
no espelho do mundo e se reconheça como a substância que sempre foi e 
será. A realização do espírito como sujeito livre implica o enfrentamento 
dos aspectos trágicos da existência, e somente o reconhecimento da imor-
talidade da alma, entendido como núcleo da consciência de si, é capaz de 
trazer à vida da consciência a imanência do infinito no finito.



170



171

Conclusão

O início de nossas reflexões foi balizado pela justificativa aristotélica 
de que somente a metafísica pode ser concebida como ciência primeira, na 
medida em que o estudo das causas primordiais ou supremas de todos os 
seres não pode ser obtido com base na observação empírica realizada pelas 
ciências naturais. A metafísica é a ciência primeira, pois é o campo das 
pesquisas especulativas que se dedica ao estudo da estrutura substancial 
do ser, sendo logicamente antecedente em relação às demais ciências. O 
argumento aristotélico mostra-se suficiente para justificar porque a pre-
sente obra filosófica acerca da ilusão materialista foi iniciada por reflexões 
sobre o ser divino. Uma vez que a matéria não pode ser a causa primordial 
da realidade, e a consciência é uma qualidade espiritual de seres imper-
feitos e finitos, a origem de todas as coisas existentes deve ser explicada 
mediante o ser supremo e absoluto. O desenvolvimento filosófico sobre o 
ser divino que inicia este livro esteve focado inicialmente em demonstrar 
a insuficiência do conceito de transcendência, pois a simples qualidade de 
princípio criador e situado acima da experiência humana é insuficiente 
para que Deus seja considerado ser absoluto. Por esse motivo, entendemos 
que Deus, além de ser transcendente, também é imanente, vale dizer, é 
princípio intrínseco e indissociável a toda realidade material e sensível. A 
integração entre transcendência e imanência permite afirmar Deus como 
Espírito Absoluto, ou seja, realidade suprema, incondicionada, eterna e 
causa de si mesma. A mais importante implicação desse conceito sobre o 



Sinésio Ferraz Bueno

172

ser divino, para reflexões sobre as ilusões do materialismo, foi formulada 
por Descartes. No percurso de contestação da hipótese do gênio malig-
no nas Meditações Metafísicas, o intelecto descobre a prova ontológica da 
existência do ser divino em seu próprio interior, e ao fazê-lo, compreende 
também que Deus é o princípio fundamental que garante a confiabilidade 
e veracidade da razão. Esse é o argumento metafísico de maior alcance para 
demonstrar a insuficiência ontológica do materialismo, pois as próprias 
elaborações materialistas são forçadas a se apoiar na confiabilidade da razão 
para sustentar seus argumentos de maneira convincente.

No capítulo 2, o problema filosófico da consciência foi desenvolvi-
do pela contestação das abordagens reducionistas que concebem a inte-
rioridade subjetiva como propriedade emergente do cérebro. Destacamos 
os obstáculos filosoficamente significativos que se impõem para as teorias 
materialistas da neurociência e da filosofia da mente, dada a impossibili-
dade de reduzir as experiências subjetivas e qualitativas da consciência a 
meras descargas eletroquímicas dos neurônios. Diante da insuficiência do 
materialismo para a enunciação de um conceito filosófico de consciência, 
a reflexão metafísica é uma exigência lógica que se torna incontornável, 
notadamente quando se considera o problema da circularidade viciosa 
que compromete toda tentativa de demonstração da matéria como causa 
da realidade. Conforme abordamos, a existência dos objetos materiais é 
condicionada pelas sensações, e por esse motivo, a formulação de uma 
ontologia material pressupõe como substancial algo que é inteiramente 
mediado pela consciência. Essa falácia lógica somente pode ser solucionada 
se recorrermos ao conceito metafísico da consciência como causa imanen-
te e substancial das coisas materiais. Na filosofia moderna, Fichte foi o 
responsável pela substancialização metafísica da consciência, apresentando 
uma solução adequada para as antinomias kantianas, e abrindo caminho 
para as reflexões hegelianas sobre o espírito. Sob horizontes filosóficos ide-
alistas, a autoconsciência é a meta mais significativa, e sua realização requer 
justamente a superação do realismo empírico tão caro à ciência ocidental.

Mas na medida em que a ciência ocidental se apega rigidamente ao 
realismo empírico, que pressupõe a existência de objetos materiais com-
pletamente independentes da consciência, ela se torna avessa ao reconhe-



O materialismo é uma ilusão

173

cimento de pesquisas que extravasam a esfera empírica. Por esse motivo, 
a contestação materialista de idealismos, irracionalismos e fetichismos, 
conduz a proposições dogmáticas tão inflexíveis quanto aquelas que se pre-
tende combater. No capítulo 3, vimos que o neodarwinismo concebe a 
evolução das espécies como um conjunto de fatos naturais inteiramente 
desconectado de propósitos finalísticos. A única concepção de inteligência 
aceitável pela comunidade científica é aquela relacionada a processos de 
auto-organização, em que metas evolutivas são geradas por atratores me-
canicamente originados da interação molecular. No entanto, foi possível 
compreender que os argumentos antidarwinistas formulados pelos biólo-
gos Michael Behe e Stephen Meyer não somente expõem à falseabilidade 
a teoria da evolução das espécies, como também apontam para horizon-
tes de progresso que ultrapassam os limites internos à prática científica, 
explicitando o núcleo metafísico em que se apoia a ciência. A evolução 
das espécies é uma teoria científica verdadeira, porém, não por seus alega-
dos parâmetros darwinistas, mas porque explicita a razão (Vernunft) como 
totalidade espiritual imanente à realidade, testemunhando o desenvolvi-
mento do Espírito Absoluto como sujeito histórico. Desde que os homens 
de ciência saibam reconhecer que os dados da experiência constituem a 
matéria-prima do conhecimento, porém admitindo que sua análise não 
deve se restringir ao dogmatismo empiricista, essa autoconsciência tornará 
evidentes os fundamentos metafísicos da atividade racional que sustenta 
todo o edifício da ciência.

No capítulo 4, as pesquisas em física quântica transparecem como 
autênticas comprovações empíricas do primado metafísico da consciên-
cia. Perante o fato de que entidades como fótons e elétrons não são em si 
mesmas partículas corpusculares, uma vez que sua consistência material é 
condicionada pela observação por uma consciência, a separação positivista 
entre sujeito e objeto se mostra inconsistente. A constatação empírica de 
que o colapso da função de onda não é um processo mecânico, relacionado 
aos aparelhos de medição, evidencia que o materialismo não pode ser a 
origem de todas as coisas existentes, pois carece de autossustentabilidade. 
A física quântica expôs o materialismo à sua mais ampla falseabilidade, 
na medida em que o mecanicismo da física clássica se mostrou metodolo-



Sinésio Ferraz Bueno

174

gicamente inoperante no âmbito das entidades ultramicroscópicas. Uma 
vez estabelecida a prioridade ontológica da consciência, não mais através 
de especulações metafísicas, mas mediante experimentos cientificamente 
controlados, o realismo mecanicista dá lugar à integração entre física e 
metafísica, pois os fenômenos físicos não mais ocorrem em uma realida-
de material independente da consciência. Diante da constatação de que a 
realidade não pode mais ser concebida como um conjunto de objetos ma-
teriais estáveis e independentes da consciência, a física quântica se insere 
no processo histórico de realização da autoconsciência espiritual. Ainda 
que a grande maioria da comunidade científica considere a interpretação 
idealista dos fenômenos quânticos uma das manifestações da alteridade 
irracional que assombra a ciência, é possível afirmar que, desde os anos 
1920, a abertura irreversível dessa caixa de Pandora descortinou potenciais 
de superação da estranheza da consciência perante si mesma.

No capítulo 5, tivemos ocasião de compreender que o significado 
de “matéria” que é subjacente ao materialismo dialético, não pode ser en-
tendido em sentido literal, mas sim como atividade prática realizada pelos 
seres humanos, mediante processos de transformação da natureza pelo tra-
balho, bem como através da circulação de mercadorias. Exatamente por-
que Marx não acomodou suas reflexões ao mecanicismo da ciência moder-
na, sabendo integrar a dialética hegeliana para explicar as contradições da 
vida social, o materialismo dialético se revelou como uma teoria lúcida e 
correta para explicar a acumulação de capital na sociedade burguesa. Mas 
se os agentes da práxis não são apenas “homens de carne e osso”, mas sim 
sujeitos espirituais dotados de livre-arbítrio, e por isso capazes de produ-
zir e reproduzir suas condições materiais de existência, isso significa que 
a própria teoria marxista deve sua consistência conceitual a pressupostos 
metafísicos que uma compreensão ortodoxa insiste em manter ocultos. 
Embora o marxismo recorra aos fatos históricos e sociais para atestar sua 
consistência ontológica, é forçoso admitir a circularidade viciosa que en-
volve a teoria materialista e os fatos materiais que deveriam atestar a sua 
qualidade fundacional. Dessa forma, ao submetermos a justificação onto-
lógica da dialética materialista à experiência necessária de sua falseabilida-
de, esse exercício de autoconsciência se converte em momento intrínseco 



O materialismo é uma ilusão

175

de realização do espírito. Por esse motivo, a compreensão metafísica do 
fracasso necessário da teoria materialista-dialética no campo filosófico se 
torna elemento potencial de sua elevação para além de si mesma.

No capítulo 6, foi possível compreender que as condições históri-
cas atuais, que condenam a humanidade a um estado de coisificação que 
dissemina frieza e incapacidade de empatia, evidenciam que a coisificação 
do espírito própria à atmosfera fascista é o principal fator de reprodução 
da barbárie no interior na vida civilizada. Se em termos metafísicos o es-
pírito humano é subjetividade racional e livre que está inserida em um 
percurso histórico teleológico, na medida em que o fascismo bloqueia sis-
tematicamente o reconhecimento do Outro como consciência de si, isso 
significa que sua atmosfera destrutiva e ressentida engendra o mal radical. 
O conceito de consciência coisificada assume importância nuclear em nos-
sa reflexão, pois ao mesmo tempo em que sua projetividade emocional 
estigmatiza o diferente como estranho (unheimlich), suas tendências de 
fetichização da técnica refletem os elementos de irracionalismo e barbárie 
que se tornaram intrínsecos ao progresso da ciência moderna. O fascismo 
não deve ser pensado somente como regressão à barbárie entre homens 
civilizados, mas também como resultado histórico e necessário de um pro-
gresso técnico hegemonicamente conduzido por uma razão instrumental, 
para a qual são inteiramente estranhos elementos de reflexão ética acerca 
dos fins que deveriam presidir o conhecimento. A cegueira ética da ciên-
cia moderna ocidental não deve ser interpretada como simples desvio em 
relação à dimensão humanitária que deveria conduzi-la, pois seus próprios 
pressupostos intelectivos relegam a consciência do ser humano como sujei-
to espiritual a um indesejável estorvo metafísico.

No texto Educação após Auschwitz, o filósofo e sociólogo Adorno 
expõe dois argumentos fundamentais sobre a relação entre coisificação da 
consciência, fetichismo técnico e reprodução da barbárie no interior da 
civilização burguesa. Em termos subjetivos, a ausência de empatia é nu-
clear como condição emocional relacionada com a frieza de sentimentos 
peculiar ao fascismo: “a incapacidade para a identificação foi sem dúvida 
a condição psicológica mais importante para tornar possível algo como 
Auschwitz em meio a pessoas mais ou menos civilizadas e inofensivas” 



Sinésio Ferraz Bueno

176

(Adorno, 1995, p. 134). A relação fetichizada com a técnica, em que 
esta é considerada um fim em si mesmo, e não um meio para a realização 
racional e sensata de necessidades humanas, integra a consciência coisi-
ficada ao irracionalismo técnico: “não se sabe com certeza (...) onde está 
o ponto de transição entre uma relação racional com a técnica e aquela 
supervalorização, que leva, em última análise, quem projeta um sistema 
ferroviário para conduzir as vítimas a Auschwitz a esquecer o que aconte-
ce com estas vítimas em Auschwitz” (Adorno, 1995, p. 133). Combater 
a consciência coisificada “significa o mesmo que ser contra o espírito do 
mundo; e desta maneira apenas repito algo que apresentei no começo 
como sendo o aspecto mais obscuro de uma educação contra Auschwitz” 
(Adorno, 1995, p. 133).

Embora Adorno reflita sobre o fascismo a partir de conceitos do 
materialismo dialético, a precisão de sua análise sobre o vínculo entre fas-
cismo, consciência coisificada e ciência, aponta para horizontes metafísicos 
no âmbito da reflexão filosófica. A identificação entre a consciência coisi-
ficada e os padrões de normalidade social é o resultado mais expressivo do 
processo de secularização cujo marco histórico foi a Revolução Científica 
dos séculos XVI e XVII. Esta se caracterizou pela desqualificação metafísi-
ca e espiritual da natureza e pela contestação dos pressupostos teleológicos 
relacionados à inteligência divina. O despojamento radical das qualidades 
anímicas do mundo resultou na concepção da natureza como um gigantes-
co conjunto de coisas mecânicas plenamente disponíveis a conhecimentos 
técnicos exclusivamente voltados para a manipulação utilitária. A secula-
rização moderna não afetou somente a relação entre os sujeitos humanos 
e o mundo natural, implicando um estranhamento profundo da consci-
ência consigo mesma, pois esta se tornou incapaz de se reconhecer como 
substância da realidade. A coisificação que caracteriza o desencantamento 
do mundo moderno se estendeu à própria subjetividade, conduzindo ao 
desencontro entre a forma como os seres humanos compreendem a si mes-
mos e se relacionam entre si (ser-para-si) e sua conexão com o Espírito 
Absoluto (ser-em-si).

Na medida em que a realidade foi reduzida a uma concepção coisista 
e mecanicista de entidades supostamente autossubsistentes, se tornou qua-



O materialismo é uma ilusão

177

se impossível para a consciência reconhecer a si mesma como fundamento 
ontológico do mundo. Na perspectiva filosófica de Hegel (2002, p. 142), 
o autoconhecimento da consciência é conduzido pelo desejo (Begierde) 
de negação da estranheza do mundo, para cuja realização é insuficiente o 
encontro de coisas materiais, pois esse desejo somente pode se consumar 
no encontro entre consciências desejantes: “a consciência-de-si é em si e 
para si quando e porque é em si e para si para uma Outra; quer dizer, só é 
como algo reconhecido”. A diferença entre o para-si e o em-si é a mesma 
existente entre uma consciência que se ilude em buscar reconhecimento 
em um mundo de coisas materiais, e aquela que aceita a alteridade das 
demais consciências e busca nelas realizar seu reconhecimento. Em sentido 
hegeliano, essa é a diferença entre a “aparência colorida do aquém sensí-
vel” e “o “dia espiritual da presença” (Hegel, 2002, p. 142). Enquanto se 
move na repetição monótona da posse de objetos materiais, o desejo de 
reconhecimento e autoconhecimento é sistematicamente frustrado, pois 
sua meta é uma alteridade essencial capaz de subsistir ontologicamente, à 
qual somente uma outra consciência é capaz de corresponder. É por esse 
motivo que a consciência coisificada caracterizada por Adorno é psicologi-
camente incapaz de estabelecer empatia e compaixão frente ao sofrimento 
do Outro, pois seu desejo de reconhecimento foi previamente condenado à 
frustração em um mundo de coisas materiais. Da mesma forma, o progres-
so técnico por ela consumado é eticamente comprometido pela concepção 
instrumental à qual é completamente estranha a reflexão ética acerca dos 
fins que deveriam nortear o domínio da natureza. A consciência coisificada 
padece de frieza em virtude do desencontro entre seu ser para-si, que per-
manece preso ao momento histórico da estranheza de seu próprio desejo 
fundamental de autorreconhecimento, e seu ser em-si, que é a experiência 
do conceito de espírito.

A incapacidade de autorreflexão da ciência moderna, que foi tra-
tada em diversos momentos deste livro, reflete a restrição epistemológica 
aos parâmetros mecanicistas inaugurados pela Revolução Científica. Sob 
a perspectiva de Hegel, o mecanicismo e o formalismo matemático da ci-
ência moderna conduzem a um conhecimento abstrato, que se contenta 
com representações formais que são externas ao movimento da realidade. 



Sinésio Ferraz Bueno

178

Em sua Filosofia da natureza, quando Hegel afirma que “a natureza reve-
lou-se como a Ideia na forma do ser-outro”, ele está salientando a relação 
não dualista entre o mundo natural e material e o espírito. Essa afirmação 
é incompatível com o dualismo cartesiano, pois os seres vivos são espírito 
corporificado, unidades vivas em que physis e logos estão integrados em 
sentido aristotélico. A relação entre espírito e mundo natural não deve ser 
entendida como oposição rígida e dualista, mas como contradição dialéti-
ca, na medida em que o processo de desenvolvimento do espírito implica, 
em princípio, sua exteriorização, a ser superada pelo reconhecimento na 
natureza imediata: “o espírito, que se encontra na natureza imediata em 
estado de alienação, tende - segundo a compreensão hegeliana de evolução 
- pouco a pouco a revelar-se, na medida em que a natureza imediata evolui 
em direção ao seu próprio conceito ou à sua própria verdade” (Gonçalves, 
2021, p. 128). Dessa forma, o empirismo adotado pela ciência moderna 
não deveria ser identificado como a própria substância do conhecimento 
científico, uma vez que a experiência fornece somente aspectos exteriores e 
limitados aos moldes do entendimento (Verstand). A plena inteligibilidade 
da natureza pressupõe muito mais do que a análise matemática de dados 
empíricos, pois a razão (Vernunft) deve ser capaz de reconhecer a si mesma 
como totalidade imanente ao desenvolvimento da consciência: 

Não só deve a filosofia harmonizar-se com a experiência da 
natureza, mas o nascimento e formação da ciência filosófica tem 
como pressuposto e condição a física empírica. Uma coisa, porém, 
é o processo de origem e os trabalhos preparatórios de uma ciência, 
e outra a própria ciência; nesta não podem aqueles aparecer como 
fundamento; o fundamento deve antes ser a necessidade do 
conceito (Hegel, 1995, v. 2, p. 10). 

Para a ciência moderna, a verificação empírica não é somente o cri-
tério supremo do estabelecimento de todo conhecimento verdadeiro, pois 
é também o fundamento que torna possível negar a existência de qualquer 
princípio inato ou suprassensível que não se submeta à prova experimental. 
A empiria assume uma autêntica condição de instância cética antimetafí-
sica, que desempenha o papel atribuído por Descartes ao gênio maligno, 
pois sempre é possível recorrer a fatos e dados empíricos para contestar a 



O materialismo é uma ilusão

179

existência do caráter absoluto da verdade. Dessa forma, embora os fun-
damentos empiristas sejam a matéria prima que justifica a confiança do 
homem moderno no conhecimento científico, ao abrir mão de qualquer 
fundamento metafísico para sua legitimação, a ciência moderna se tornou 
refém de uma racionalidade instrumental que despojou a razão de qualquer 
tipo de teleologia. A hegemonia da razão instrumental como fundamento 
epistemológico para o conhecimento científico dissolve a confiança huma-
na na razão como universo finalístico dotado de propósitos e valores éticos 
universalistas, expondo a reabilitação do gênio maligno cartesiano como 
elemento sabotador da capacidade da razão como veículo de emancipação 
do gênero humano. Assumindo critérios instrumentais e utilitaristas para 
o domínio da natureza, em detrimento da reflexão ética sobre os fins que 
deveriam presidir a atividade intelectiva, o progresso da ciência moderna 
reabilita o gênio maligno, elevando-o a uma condição superior, pois ele 
agora não se dedica mais a fraudar o espírito humano em sua capacidade de 
conhecer o mundo, uma vez que sua atuação corrosiva se dirige à própria 
concepção de uma teleologia que possa orientar a ação humana na história.

A circularidade viciosa que afeta a fundamentação epistemológica da 
ciência moderna não é somente um problema restrito à reflexão filosófica, 
pois seu alcance diz respeito ao comprometimento ético do conhecimen-
to científico pelo utilitarismo da razão instrumental. O ataque do gênio 
maligno à metafísica como fundamento suprassensível da razão, implica 
ratificar a expansão do mecanicismo como princípio legitimador de um 
mundo sem qualidades finalísticas e sem sentido humanitário. Quando 
damos relevância aos inúmeros fatos históricos que testemunharam a afi-
nidade sinistra entre progresso científico e barbárie, torna-se possível com-
preender porque a metafísica de Descartes entende que apenas Deus, como 
substância eterna, infinita, perfeita e onisciente, pode ser o fundamento 
absoluto da razão. A derrota do gênio maligno, que significa a suplantação 
de um ceticismo corrosivo dirigido à razão, é representada pelo argumento 
cartesiano de Deus como pressuposto metafísico capaz de justificar ontolo-
gicamente a razão. Nas Meditações de Descartes (2000, p. 28-29), a prova 
ontológica da existência de Deus é o fundamento filosófico que impede a 
razão de ser dotada de um princípio dissolutório de sua objetividade: “o 
primeiro dos seus atributos consiste no fato de Deus ser muito verdadeiro 



Sinésio Ferraz Bueno

180

e a fonte de toda luz, de maneira que não é possível que nos engane, isto 
é, que seja diretamente a fonte dos erros a que nos encontramos expostos”.

No prefácio da obra Dialética do esclarecimento, Adorno e Horkheimer 
denunciam a autodestruição da razão como produto necessário do próprio 
progresso da ciência moderna. A hegemonia das tendências instrumentais da 
razão comprometeu decisivamente a relação com a verdade, que é o princí-
pio filosófico que originalmente justificou o desenvolvimento da ciência: “se 
o esclarecimento não acolhe dentro de si a reflexão sobre esse elemento re-
gressivo, ele está selando seu próprio destino” (Adorno; Horkheimer, 1985, 
p. 13). O conhecimento científico se enrijece dogmaticamente na medida 
em que adota como critério de verdade unicamente a mensuração mate-
mática, explicitando as tendências totalitárias da ciência moderna: “o que 
não se submete ao critério da calculabilidade e da utilidade torna-se suspeito 
para o esclarecimento” (Adorno; Horkheimer, 1985, p. 21). O totalitarismo 
da racionalidade científica na era moderna adquire expressão na desqualifi-
cação sistemática de todo conhecimento que não possa ser ratificado pela 
verificação empírica e pela mensuração matemática. A dúvida corrosiva do 
gênio maligno não se presta somente à desqualificação de qualquer concep-
ção teleológica que possa revestir a vida de significado metafísico, pois tam-
bém estabelece afinidades sombrias entre a intelecção dos homens de ciência 
e a loucura de uma razão que se torna cega perante si mesma. Adorno e 
Horkheimer são muito precisos em estabelecer os nexos que integram o pro-
gresso da ciência, a lógica acumuladora do capital, o fascismo e a paranoia 
como produto necessário da ausência de autorreflexão da razão:

Assim como, hoje em dia, os projetos científicos práticos e fecundos 
requerem uma capacidade intacta de definição, a capacidade 
de imobilizar o pensamento num ponto determinado pelas 
necessidades da sociedade, de delimitar um campo a ser investigado 
em seus menores detalhes sem que o investigador o transcenda, 
assim também o paranoico não consegue transgredir um complexo 
de interesses determinado por seu destino psicológico. Seu 
discernimento consome-se no círculo traçado pela ideia fixa, assim 
como o engenho da humanidade se liquida a si mesmo na órbita 
da civilização técnica. A paranoia é a sombra do conhecimento 
(Adorno; Horkheimer, 1985, p. 182).



O materialismo é uma ilusão

181

O filósofo Herbert Marcuse (2001, p. 127) aborda a relação anta-
gônica entre o produtivismo técnico e as necessidades humanas mais au-
tênticas, relacionadas com uma realidade pacificada, livre e feliz, a partir 
do círculo vicioso do progresso: “a crescente produtividade do trabalho 
social permanece vinculada a uma crescente repressão que, por sua vez, 
contribui para o aumento da produtividade”. Em sentido afim com a aná-
lise de Adorno, que assinala a danificação do conhecimento científico pelo 
reducionismo doentio, Marcuse expõe o caráter ideológico das pretensões 
de neutralidade historicamente alegadas pelo positivismo. O rigorismo pu-
ramente descritivo do método científico é estruturalmente comprometido 
pela redução da complexidade organicista da natureza a uma visão meca-
nicista e fragmentada cujo resultado eticamente nefasto é a instrumenta-
lização da natureza e da própria vida humana. Nesse sentido, ao contrário 
das pretensões positivistas, o método científico não é um instrumento em 
si mesmo neutro, que se converteria em instrumento de opressão após 
ser cooptado pelo aparato público e privado de dominação política. Para 
Marcuse (1969, p. 154), a dominação econômica e o controle político das 
populações se perpetua de maneira técnica e eficaz porque todas as esferas 
da cultura e da sociedade são absorvidas pela racionalidade técnica: “nesse 
universo, a tecnologia também garante a grande racionalização da não-li-
berdade do homem e demonstra a impossibilidade ‘técnica’ de a criatura 
ser autônoma, de determinar a sua própria vida”. A racionalidade tecnoló-
gica constitui um a priori permeado de conteúdo político que mantém os 
processos técnicos de mecanização e padronização atrelados a uma produ-
tividade que se torna socialmente útil somente na medida em que perpetua 
falsas necessidades de consumo:

O ponto que estou tentando mostrar é que a ciência, em virtude 
de seu próprio método e de seus conceitos, projetou e promoveu um 
universo no qual a dominação da natureza permaneceu ligada à 
dominação do homem - uma ligação que tende a ser fatal para esse 
universo em seu todo. A natureza, cientificamente comprometida e 
dominada, reaparece no aparato técnico da produção e destruição 
que mantém e aprimora a vida dos indivíduos enquanto os 
subordina aos senhores do aparato (Marcuse, 1969, p. 160).



Sinésio Ferraz Bueno

182

A crítica de Marcuse à racionalidade técnica apresenta afinidades te-
máticas com a análise realizada por Michel Foucault sobre o papel nuclear 
do conhecimento científico como instrumento biopolítico de controle de 
populações nas sociedades modernas. Para o pensador francês, as ciências 
naturais e humanas produzem saberes que se tornam essenciais para a de-
finição técnica de normas que legitimam intervenções biopolíticas para 
políticas de saúde, higiene, eugenia e regulações médicas, psiquiátricas e 
educacionais. A análise de Foucault evidencia o papel da ciência como 
componente fundamental para um controle biopolítico que é compatível 
com o totalitarismo racional caracterizado por Marcuse. Nesse sentido, a 
Escola de Frankfurt e o pós-estruturalismo francês convergem suas análises 
para uma crítica da ciência moderna como racionalidade instrumental. 
Essas duas grandiosas tradições do pensamento ocidental podem ser com-
preendidas como momentos essenciais do processo histórico-dialético das 
experiências da razão em torno da luta pelo reconhecimento. Em outras 
palavras, a compreensão dialética do progresso da ciência moderna deman-
da uma reflexão filosófica acerca do confronto hegeliano entre senhor e 
escravo que não se restrinja a entendê-lo apenas como luta pelo reconhe-
cimento entre dois seres humanos, mas também como conflito que se des-
dobra em significados muito mais amplos, “como elos de uma cadeia de 
significações ou como passos de um caminho que designam a única grande 
experiência de uma história da Razão ou da Razão no trabalho de sua his-
tória” (Vaz, 1981, p. 8).

Se a fenomenologia do Espírito expõe as etapas do desenvolvimento 
necessário da experiência da consciência, isso implica que a configuração 
histórica assumida pela ciência ocidental moderna, que pode ser sintetiza-
da pela primazia da verificação empírica, de forma alguma deve ser enten-
dida como expressão definitiva daquilo que a ciência pode e deve ser. Nesse 
sentido, é preciso levar em conta a originalidade do propósito hegeliano, 
“o que significa para a consciência a necessidade de percorrer a história da 
formação do seu mundo de cultura como caminho que designa os mo-
mentos do seu próprio formar-se para a Ciência” (Vaz, 1981, p. 13). Para 
que a ciência ocidental moderna se realize historicamente como Ciência, 
ela necessita se superar como simples possuidora de conhecimentos so-



O materialismo é uma ilusão

183

bre objetos externos, e alcançar a verdade da certeza de si mesma como 
consciência de si. Da mesma forma que no início da era moderna a nova 
ciência foi obrigada a combater a cegueira religiosa e teológica que não 
sabia reconhecer na primazia empírica uma etapa necessária de seu próprio 
desenvolvimento, no atual momento histórico o establishment formado pe-
los grandes centros acadêmicos de pesquisa recupera o mesmo lugar antes 
depreciado como obscurantismo religioso. O apego dogmático e irrefletido 
ao experimentalismo como único critério da veracidade intelectiva reflete a 
consequência historicamente necessária da realização da ciência como des-
conhecimento de si mesma, engano que Hegel soube antecipar com pre-
cisão: “a razão triunfará sobre a Fé, mas o triunfo será de tal natureza, que, 
como observava Hegel, em seu artigo sobre Fé e saber, a fé se reintroduzirá 
sob nova forma no seio mesmo da razão, limitando-se esta em reconhecer, 
numa vã aspiração, um perpétuo além” (Hyppolite, 1999, p. 464).

Se o Espírito Absoluto é sujeito, isso significa que o “perpétuo além” 
é uma má infinidade, pois o Geist é substância cujo por a si mesmo não 
deve ser abstratamente concebido como transcendência inacessível, mas 
como teleologia que somente se realiza pelo engajamento na história, em 
situações concretas de dilaceramento espiritual a serem dialeticamente su-
peradas. A cegueira ética da ciência moderna, explicitada na primazia de 
uma razão instrumental e utilitarista na relação com a natureza, não pode 
se furtar à imanência do reconhecimento mútuo entre as consciências de 
si, e nesse sentido, tal como na dialética entre senhor e escravo, ao não 
reconhecer seus próprios fundamentos metafísicos, a ciência se comporta 
como uma consciência escrava que ignora a si mesma no outro que ela 
combate. A ciência ocidental moderna está inserida em um ciclo dialético 
de experiências cuja meta é o reconhecimento mútuo das consciências: “a 
consciência faz verdadeiramente a sua experiência como consciência-de-si 
porque o objeto que é mediador para o seu reconhecer-se a si mesma não é 
o objeto indiferente do mundo mas é ela mesma no ser-outro: é outra cons-
ciência de si” (Vaz, 1981, p. 17). A dialética entre senhor e escravo deve 
ser compreendida como parábola arquetípica dos momentos dialéticos da 
experiência da consciência no mundo histórico. Sendo assim, o dualismo 
kantiano entre o sujeito e o objeto, irrefletidamente respaldado pela ciência 



Sinésio Ferraz Bueno

184

moderna, deve dar lugar ao entendimento autorreflexivo sobre a experiên-
cia intelectiva: “Hegel transfere para o próprio coração do sujeito - para o 
seu saber - a condição de fenômeno que Kant cingira à esfera do objeto” 
(Vaz, 1981, p. 11). Então, para elevar a si mesma, desde uma condição de 
consciência infeliz, em que o espírito não se sabe como espírito, até atingir 
o estágio da consciência de si, a ciência moderna necessita, como dissemos, 
deixar de ser consciência escrava que se ignora. Para elevar-se à consciência 
de si, a ciência moderna necessita, portanto, reconhecer a si mesma nos 
objetos fenomênicos que ela ilusoriamente toma como entidades indepen-
dentes e concretas, em outras palavras, trata-se de reconhecer seus próprios 
fundamentos metafísicos.

Mas na medida em que os diversos aspectos relacionados ao tema da 
imortalidade da alma, como as comunicações espirituais e mediúnicas e 
as doutrinas espiritualistas baseadas na reencarnação, constituem-se como 
tabus para o establishment científico e acadêmico, essa depreciação sistemá-
tica espelha, contudo, a incapacidade da ciência de se entregar à dialética 
do reconhecimento. A imortalidade da alma se torna um tema nuclear na 
presente reflexão, pois ao considerar a morte não somente como fato bio-
lógico, mas como essência ontológica, a ciência moderna se põe na mesma 
posição reativa que o bispo que se negava a mirar pelo telescópio de Galileu 
(Grossman, apud Chandra, 2016, p. 537). Para Hegel, a fenomenologia 
do espírito é um percurso de desenvolvimento de experiências pela cons-
ciência que implica renunciar aos fundamentos materialistas, mediante a 
compreensão de sua insubstancialidade. Por esse motivo, a identificação 
dogmática entre o conhecimento verdadeiro e a evidência empírica, à qual 
a ciência moderna se apega com unhas e dentes, é menos importante do 
que sua recusa em conhecer a si mesma. Mas como esse trajeto histórico é 
essencialmente teleológico, o progresso da razão e da liberdade é imanente 
às experiências de erro, que devem ser interpretadas como momentos ne-
cessários de reconciliação da razão consigo mesma:

Em face dessa resolução por meio da qual a consciência se purifica 
de uma só vez de todos os seus prejuízos - e em particular daquele, 
fundamental, da existência de coisas fora de nós, independentes 
do conhecimento -, a Fenomenologia é uma história concreta da 



O materialismo é uma ilusão

185

consciência, sua saída da caverna e sua ascensão à ciência. [...] No 
curso de seu desenvolvimento, a consciência não perde somente 
aquilo que, do ponto de vista teorético, tomava como verdade; 
perde ainda sua própria visão da vida e do ser, sua intuição do 
mundo. A experiência não conduz somente ao saber no sentido 
restrito do termo, mas à concepção da existência. Logo, não se 
trata apenas da dúvida, mas de um efetivo desespero (Hyppolite, 
1999, p. 29).

O método positivista, orgulhosamente ostentado pela ciência mo-
derna como sua maior realização, pressupõe que a descrição de dados e 
fatos empíricos e sua subsunção a leis racionais compõe o único caminho 
possível para a obtenção da verdade, e por esse motivo deve ser estendido a 
todos os campos da natureza e da atividade humana. Mas em termos hege-
lianos, o culto dos fatos observáveis e passíveis de objetividade matemática 
representa apenas um momento histórico das experiências da consciência, 
que não deveria ser cristalizado, mas sim compreendido e dialeticamente 
superado. A ortodoxia da ciência consagrada pelo positivismo deve ser su-
perada mediante a compreensão da incapacidade intelectual e cognitiva do 
entendimento (Verstand), em sua pretensão de produzir conhecimentos so-
bre objetos materiais dados, independentes da consciência e desconectados 
da teleologia do espírito. Para que a ciência moderna se torne consciente de 
si, ela necessita se entregar a um processo de autocompreensão que torne 
transparente que, por trás da oposição rígida entre sujeito cognoscente e 
objeto do conhecimento, se oculta a própria consciência, como mediação 
fundamental da realidade fenomênica. Esse saber sobre si torna possível a 
ascensão da ciência moderna para fora da caverna fenomênica em que ela 
se situa no atual momento histórico. A elevação da consciência não é mero 
idealismo abstrato, mas sim o atingimento de seu ser-para-si, entendido 
como autoconsciência capaz de captar sua potencialidade intrínseca como 
razão absoluta (Vernunft). Da mesma maneira que um ser humano escravi-
zado é livre em-si, dado que a liberdade o constitui ontologicamente, mas 
não para-si, pois se encontra enredado em condições sociais de opressão, 
também a ciência moderna, em-si mesma, é espírito que põe as coisas no 
momento mesmo em que as conhece, mas para-si ainda se encontra obses-
sivamente fixada à ilusão materialista.



Sinésio Ferraz Bueno

186

O empirismo é a condição preparatória para o conhecimento cien-
tífico, porém é a abordagem mecanicista dos dados da experiência que 
constitui o aspecto verdadeiramente problemático da ciência moderna, 
uma vez que o mecanicismo pressupõe a realidade como um gigantesco 
conjunto de objetos indiferentes e completamente desprovidos de conexão 
intrínseca uns em relação aos outros. O pressuposto mecanicista é radi-
calmente inadequado para explicar os seres vivos, pois nestes a perfeita 
integração entre forma e conteúdo explicita que toda coisa viva é uma 
totalidade racional em que vida e consciência estão integradas. A moda-
lidade instrumental de conhecimento que se tornou hegemônica na ciên-
cia ocidental pressupõe, pelo contrário, exterioridade e arbitrariedade na 
relação entre meios e fins, e isso fica evidente quando consideramos que 
um mesmo objeto técnico - um automóvel, uma substância metabolizada 
em laboratório, ou a ferrovia a que Adorno se refere - tanto pode servir a 
objetivos humanitários e pacíficos, quanto pode se prestar à reprodução da 
barbárie. É por esse motivo que os dados empíricos devem se subordinar à 
necessidade do conceito, pois somente assim a relação meramente exterior 
e mecânica entre meios e fins pode dar lugar a uma teleologia interna capaz 
de tornar as coisas finitas em-si e para-si. O mecanicismo empirista impe-
de que o conceito, que é a verdadeira origem de toda a realidade, adquira 
consciência de si mesmo como necessidade ontológica. 

A razão não é passiva diante de uma realidade, interroga a 
experiência, põe questões à natureza, e assim, nessa experiência, 
chega a descobrir um conceito que não é outra coisa senão a 
presença da própria razão no seio desse conteúdo. O que a razão 
descobre no mundo que a ela se oferece é ela mesma. O saber da 
experiência é um saber de si (Hyppolite, 1999, p. 247).

No primeiro capítulo deste livro, consideramos que o sistema de 
Hegel forneceu a solução filosoficamente mais adequada para um proble-
ma central da filosofia de Espinosa, relativo à contestação da teleologia e do 
livre-arbítrio. Segundo Espinosa, a formulação de horizontes finalísticos, 
assim como a concepção de uma subjetividade livre, constituem-se como 
ilusões antropomórficas, dado que invalidariam a existência de Deus como 
causa suprema e absoluta. A concepção hegeliana do Espírito Absoluto 



O materialismo é uma ilusão

187

como sujeito que põe a si mesmo, implica pensar que o progresso da cons-
ciência humana como subjetividade livre se realiza nos horizontes de uma 
teleologia interna. Isso significa que o livre-arbítrio não é uma propriedade 
meramente formal, sujeita ao determinismo de um ser divino superior, 
mas é efetivo e real, pois o próprio finalismo da razão implica a existên-
cia da subjetividade como liberdade radical. A autonomia do ser humano 
constitui uma necessidade ontológica que está integrada à autorrealização 
do Espírito Absoluto como sujeito. Então, podemos afirmar que a con-
vergência entre os espíritos humanos e o materialismo no atual momento 
histórico é ilusória, mas, ao mesmo tempo, real. É ilusória porque reflete 
o estranhamento da consciência em relação a si mesma. Mas é real porque 
é o resultado de escolhas livres que são compatíveis com o nível de cons-
ciência de si em uma época histórica em que o desejo básico de superação 
da estranheza do mundo é forçado a se contentar com ilusões coisistas e 
mecanicistas. Porém, se o desejo básico da consciência visa a uma alteri-
dade essencial capaz de subsistir ontologicamente, e por esse motivo toda 
ilusão material resulta em incontáveis frustrações, esse mesmo movimento 
histórico necessariamente conduzirá à superação dialética da coisificação 
da consciência.

Nesse sentido, a reflexão de Adorno sobre o fetichismo técnico que 
tornou possível a construção de trilhos ferroviários para transportar seres 
humanos até campos de concentração adquire centralidade, pelo fato de 
sintetizar a ciência moderna ocidental como uma consciência escrava que 
ignora a si mesma. Essa referência contém um duplo significado, capaz de 
traduzir da maneira mais ampla possível o alcance sombrio da ilusão mate-
rialista no interior do conhecimento científico. Em primeiro lugar, esse al-
cance é de natureza ontológica, pois reflete uma intelecção coisificada que 
desconecta meios técnicos de qualidades espirituais, tornando impossível à 
razão o reconhecimento de si mesma. Em segundo lugar, esse alcance é de 
natureza ética, uma vez que o “esquecimento” acerca dos objetivos sinistros 
visados pelo empreendimento nazista, diz respeito à impossibilidade de 
reconhecimento do Outro, que permanece unheimlich, simultaneamen-
te estranho e familiar. Os dois aspectos traduzem uma única coisificação 
espiritual, integrando ontologia e ética, que tanto pode ser encarada pelo 



Sinésio Ferraz Bueno

188

deficit espiritual da ciência ocidental, quanto pela incapacidade de espelha-
mento de si mesmo no Outro.

Na medida em que a ciência moderna ocidental pressupõe um re-
alismo empírico e mecanicista, para o qual existem objetos materiais au-
tônomos, subsistentes e independentes do sujeito cognoscente, na ótica 
hegeliana, ela carece de autoconsciência e corresponde a um modo abstrato 
de conceber o mundo natural. Nesse sentido, torna-se possível compreen-
der que o materialismo da ciência seja ilusório não somente sob a ótica do 
sistema filosófico de Hegel, mas principalmente pelo próprio movimen-
to histórico da ciência, que nas últimas décadas não cessa de constatar a 
inconsistência de suas próprias premissas materialistas, na oposição entre 
teoria da evolução e design inteligente, e também no campo da física quân-
tica e do materialismo dialético. O próprio progresso da ciência desenvolve 
uma dialética interna que estabelece os potenciais de falseabilidade teórica 
que a impulsionam para além de si mesma. Se o Espírito Absoluto é a 
razão (Vernunft) desdobrando a si mesma, somente o reconhecimento dos 
fundamentos metafísicos e espirituais da ciência moderna poderá torná-la 
Ciência, pois então seu ser-em-si será também para-si. Na medida em que 
a existência do mundo somente se justifica em função de um propósito 
finalístico mais elevado, para o qual todas as coisas existentes se dirigem, 
então é necessário que os seres humanos, que ostentam a própria consciên-
cia da vida espiritual, sejam capazes de se tornar conscientes de si mesmos. 
Essa consciência estará consumada quando a razão, que é autoconsciência 
universal, puder ser traduzida como Ciência plenamente consciente de seu 
desenvolvimento teleológico: 

Para analisar com maior profundidade a autoconsciência, em 
especial, frente ao conhecer, pode-se considerar o para si em 
uma autoconsciência, o que é atualmente consciente para ela, e 
o em si em uma autoconsciência, o que tem a possibilidade de ser 
consciente para ela. Nesse sentido, o processo de conhecer pode ser 
traduzido como o tornar para si o que é em si na autoconsciência 
(Tassinari, 2021, p. 180).



O materialismo é uma ilusão

189

É para esse propósito maior, entendido como integração entre em-si 
e para-si, que se dirigem todos os esforços dos homens de ciência envolvi-
dos nas pesquisas biológicas e físicas aqui brevemente tratadas, ainda que 
a maioria deles não tenha plena consciência disso. O desenvolvimento his-
tórico da ciência moderna ocidental, desde sua concepção positivista e ex-
perimentalista, até o reconhecimento da necessidade de superação dialética 
de seus limites empiristas, traduz a exigência de superação da desigualdade 
entre a ciência e seu conceito. Para que a ciência compreenda e supere 
suas ilusões materialistas, a aceitação da imortalidade da alma se torna um 
tema nuclear, pois pressupõe uma experiência da consciência para além da 
estranheza radical imposta pelos diversos níveis de coisificação que redu-
zem os seres vivos a meros agregados mecânicos. Se o desenvolvimento da 
consciência de si pressupõe a realização de um desejo de reconhecimento 
(Begierde) cuja meta é o de uma presença espiritual capaz de subsistir onto-
logicamente, a imortalidade da alma se torna o conhecimento mais impor-
tante para a autocompreensão do espírito. Compreender a imortalidade da 
alma em sentido ontológico implica desvelar a opacidade sistematicamente 
imposta pelo monopólio religioso sobre o tema, e assim tornar objeto de 
esclarecimento racional o significado metafísico do espírito como sujeito 
autoconsciente. Esse objetivo de identidade entre a ciência e seu conceito 
requer a desconstrução das mais diversas modalidades de materialismo, e 
para ele devem confluir todos os esforços dos seres racionais.



190



191

Referências

ABBAGNANO. N. Dicionário de filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

ADORNO, T. W. Educação e emancipação. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1995.

ADORNO, T. W. Ensaios sobre psicologia social e psicanálise. São Paulo: Editora Unesp, 
2015.

ADORNO, T. W. Três estudos sobre Hegel: aspectos, conteúdo da experiência, Skoteinos 
ou Como ler. São Paulo: Editora Unesp, 2013.

ADORNO, T. W. Teoria da semiformação. In: PUCCI, B.; ZUIN, A. A. S.; 
LASTÓRIA, L. A. C. N. (org.) Teoria crítica e inconformismo: novas perspectivas de 
pesquisa. Campinas: Autores Associados, 2010.

ADORNO, T. W. Sobre música popular. In: COHN, G. (org.) Theodor W. Adorno. São 
Paulo: Ática, 1986. 

ADORNO, T. W.; HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento: fragmentos 
filosóficos. Rio de Janeiro: Zahar, 1985.

ARIÈS, P. História da morte no ocidente: da Idade Média aos nossos dias. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2012.

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. São Paulo: Nova Cultural, 1991.

ARISTÓTELES. Metafísica. Bauru: Edipro, 2006.

ARROYO, R. W. O problema ontológico da consciência na mecânica quântica. 2015. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Universidade Estadual de Maringá, Maringá, 
2015.

BALSAS, A. Física quântica e realidade. Revista Portuguesa de Filosofia, Braga, v. 55, 
n. 1-2, p. 129-162, 1999. DOI: https://doi.org/10.17990/RPF/1999_55_1_0129. 
Disponível em: https://www.publicacoesfacfil.pt/product.php?id_product=658. Acesso 
em: 1 ago. 2024.



Sinésio Ferraz Bueno

192

BEHE, M. J. A caixa preta de Darwin: o desafio da bioquímica à teoria da evolução. São 
Paulo: Editora Mackenzie, 2019.

BERKELEY, G. Três diálogos entre Hilas e Filonous. São Paulo: Abril Cultural, 1980.

BOTTOMORE, T. (ed.). Dicionário do pensamento marxista. Rio de Janeiro: Zahar, 
2012.

CAMPBELL, T.; OWHADI, H.; SAUVAGEAU, J.; WATKINSON, D. On testing the 
simulation theory. arXiv, New York, 2017. Disponível em: https://doi.org/10.48550/
arXiv.1703.00058. Acesso em:  1 ago. 2024.

CECON, K. Auto-organização: uma pequena revisão e rápida proposta de utilização. 
Acta Scientiarum: Human and Social Sciences, Maringá, v. 42, n. 3, e55191, 2020. 
DOI: 10.4025/actascihumansoc.v42i3.55191. 

CHAGAS, E. F. O defeito da lei universal do entendimento na fenomenologia do 
espírito de Hegel. In: UTZ, K.; SOARES, M. (org.). A noiva do espírito: natureza em 
Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010. p. 96-113.

CHANDRA, A. El científico y el santo: los límites de la ciencia y el testimonio de los 
sabios. Palma: Mandala, 2016.

CHAUÍ, M. Espinosa: uma filosofia da liberdade. São Paulo: Moderna, 1995.

CHURCHLAND, P. Matéria e consciência: uma introdução contemporânea à filosofia 
da mente. São Paulo: Editora Unesp, 2004.

DAL-FARRA, L. A. O acaso na biologia evolutiva e as mutações dirigidas/adaptativas: 
aspectos históricos e epistemológicos. Revista da RBHC, Rio de Janeiro, v. 4, n. 2, p. 
154-163, jul./dez. 2006. Disponível em: https://rbhciencia.emnuvens.com.br/rsbhc/
article/view/603. Acesso em: 1 set.2024.

DAWKINS, R. Deus, um delírio. São Paulo: Companhia das Letras, 2007.

DESCARTES, R. Meditações metafísicas. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

EINSTEIN, A.; INFELD, L. A evolução da física. Lisboa: Livros do Brasil, 1939.

ELIADE, M. Mitos, sonhos e mistérios. Lisboa: Edições 70, 1957.

ENGELS, F. A dialética da natureza. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

ESPINOSA, B. Ética. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.

FREUD, S. O futuro de uma ilusão, Mal-estar na civilização e outros trabalhos. Rio de 
Janeiro: Imago, 1974.

GAGNEBIN, J. M. Lembrar escrever esquecer. São Paulo, Ed. 34, 2006.

GONÇALVES, M. C. F. Do Logos à Physis: o problema da passagem da lógica para a 
filosofia da natureza no sistema filosófico de Hegel. Revista Eletrônica Estudos Hegelianos, 
[s. l.], v. 18, n. 31, p. 113-136, 2021. DOI: 10.70244/reh.v18i31.453. 



O materialismo é uma ilusão

193

HARTMANN, N. A filosofia do idealismo alemão. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbekian, 1983.

HEGEL, G. W. F. A razão na história: uma introdução geral à filosofia da história. 2. ed. 
São Paulo: Centauro, 2001.

HEGEL, G. W. F. Ciência da lógica. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora 
Universitária São Francisco, 2018. v. 3. A doutrina do conceito.

HEGEL, G. W. F. Enciclopedia das ciências filosóficas em compêndio: (1830). São Paulo: 
Loyola, 1995. 3 v.

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: 
Editora Universitária São Francisco, 2002.

HEGEL, G. W. F. Lecciones sobre filosofía de la religión. Madrid: Alianza Editorial, 1987. 
v. 3. La religión consumada.

HEISENBERG, W. Física e filosofia. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1995.

HORKHEIMER, M. Eclipse da razão. São Paulo: Editora Unesp, 2015.

HUME, D. Tratado da natureza humana: uma tentativa de introduzir o método 
experimental de raciocínio nos assuntos morais. São Paulo: Editora Unesp, 2001.

HYPPOLITE, J. Gênese e estrutura da fenomenologia do espírito de Hegel. São Paulo: 
Discurso Editorial, 1999.

KANT, I. Crítica da razão pura. São Paulo: Nova Cultural, 2000.

KARDEC, A. A gênese. Brasília: FEB, 2018.

KOJÉVE, A. Introdução à leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Contraponto: EDUERJ, 
2002.

LIMA, H. L. L. Experimentos de escolha retardada. 2013. Trabalho de Conclusão de 
Curso (Licenciatura em Física) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, 2013.

LUKÁCS, G. História e consciência de classe: estudos de dialéctica marxista. Rio de 
Janeiro: Elfos, 1989.

LUKÁCS, G. Para uma ontologia do ser social. São Paulo: Boitempo, 2013. 2 v. 

MARCONDES, D. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos a Wittgenstein. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2001.

MARCUSE, H. Cultura e psicanálise. São Paulo: Paz e Terra, 2001.

MARCUSE, H. A ideologia da sociedade industrial. Rio de Janeiro: Zahar, 1969.

MARCUSE, H. Razão e revolução: Hegel e o advento da teoria social. 2. ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1978.



Sinésio Ferraz Bueno

194

MARMELADA, C. ¿Son incompatibles el azar y el diseño? In: GIL, F. J. S.; 
ALFONSECA, M. (org.). 60 preguntas sobre ciencia y fe. Madrid: Stella Maris, 2016.

MARTINHO, A. B. A gravitação universal como lei geral do entendimento na crítica 
hegeliana à fundamentação da ciência moderna. In: UTZ, K.; SOARES, M. C. (org.). A 
noiva do espírito: natureza em Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010. p. 114-120.

MARX, K. O capital. São Paulo: Boitempo, 2013.

MARX, K. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Martin-Claret, 2002.

MARX, K. Para a crítica da economia política. São Paulo: Abril Cultural, 1985.

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã: (I-Feuerbach). São Paulo: Hucitec, 1999.

MEYER, S. C. Neodarwinismo e a origem da forma e da informação biológicas. In: 
MORELAND, J. P.; MEYER, S. C.; SHAW, C.; GAUGER, A. K.; GRUDEM, W. 
(org.). Evolução teísta. São Paulo: Vida Nova, 2021. p. 108-141.

MOREIRA-ALMEIDA, A. Fenomenologia das pesquisas mediúnicas, perfil e psicologia de 
médiuns espíritas. 2005. Tese (Doutorado em Psiquiatria) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2004.

MOREIRA-ALMEIDA, A.; COSTA, M. A.; COELHO, H. S. Ciência da vida após a 
morte. Belo Horizonte: Ampla, 2023.

NAGEL, T. La mente y el cosmos: por qué la concepción neo-darwinista materialista de 
la naturaleza es, casi con certeza, falsa. Madrid: Biblioteca Nueva, 2014.

NIETZSCHE, F. Genealogia da moral: uma polêmica. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2009.

PASTERNAK, N.; ORSI, C. Que bobagem!: Pseudociências e outros absurdos que não 
merecem ser levados a sério. São Paulo: Contexto, 2023.

PESSOA JUNIOR, O. O sujeito na física quântica. In: OLIVEIRA, E. C. 
Epistemologia, lógica e filosofia da linguagem. Feira de Santana: UEFS, 2001. p. 157-196.

PIRES, J. H. O espírito e o tempo: introdução antropológica ao espiritismo. São Paulo: 
Paidéia, 1964.

POPPER, K. A lógica da pesquisa científica. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 2013.

REALE, G.; ANTISERI, D. História da filosofia. São Paulo, 1990. 3 v.

ROCHA, A. C. A poesia transcendente de Parnaso de além-túmulo. 2001. Dissertação 
(Mestrado em Teoria e História Literária) – Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, 2001.

ROUANET, S. P. Teoria crítica e psicanálise. 2. ed. Rio de Janeiro: Tempo brasileiro, 
1986.

RYLE, G. El concepto de lo mental. Barcelona: Paidós, 2005.



O materialismo é uma ilusão

195

SCHRÖDINGER, E. My view of the world. Cambridge: University Press, 1964.

SCHRÖDINGER, E. O que é vida?: o aspecto físico da célula viva seguido de mente e 
matéria e fragmentos autobiográficos. São Paulo: Editora Unesp, 1997.

SEARLE, J. R. Consciência e linguagem. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

SOUZA, W. A. Chico Xavier além da vida e da morte. São Paulo: Escala, 2014.

TASSINARI, R. Sobre a atuação do espírito absoluto no espírito objetivo; ou, por 
que nos tornamos éticos. In: BAVARESCO, A.; TAUCHEN, J.; COSTA, D. V. R. 
M.; TASSINARI, R. P. (org.). Razão & Efetividade: 200 anos da filosofia do direito de 
Hegel. Porto Alegre: Fundação Fênix, 2021. p. 163-194.

TAYLOR, C. Hegel: sistema, método e estrutura. São Paulo: É Realizações, 2014.

VAZ, H. C. L. Senhor e escravo: uma parábola da filosofia ocidental. Síntese: revista de 
filosofia, v. 8, n. 21, p. 7-29, 1981.

VON NEUMANN, J. Mathematical foundations of quantum mechanics. Princeton: 
University Press, 1955.



Catalogação na Publicação (CIP)
Telma Jaqueline Dias Silveira
CRB 8/7867

Normalização

Janaína Celoto Guerrero de Mendonça 
CRB-8 6456

Capa e diagramação

Gláucio Rogério de Morais 

Produção gráfica

Giancarlo Malheiro Silva
Gláucio Rogério de Morais

Assessoria Técnica

Renato Geraldi

Oficina Universitária

Laboratório Editorial 
labeditorial.marilia@unesp.br

Formato

16 x 23cm

Tipologia

Adobe Garamond Pro 

2025

Sobre o livro



O materialismo é uma ilusão:
reflexões sobre metafísica, ciência e marxismo

Sinésio Ferraz Bueno

O
 m

aterialism
o é um

a ilusão: reflexões sobre m
etafísica, ciência e m

arxism
o

Sinésio Ferraz Bueno


	capa
	Miolo - O materialismo é uma ilusão
	contra capa

